
SIMON BORJA

REGARDS & LECTURES 71

Comment peut-on 
« être woke » ?  
Étudions la question  
en compagnie  
de Pierre Tevanian
À propos de :  
Tevanian Pierre, Soyons Woke.  
Plaidoyer pour les bons sentiments,  
Quimperlé, Édition Divergences, 2025, 127p.

SIMON BORJA

Regards Sociologiques, n°65, pp.67-72



72 REGARDS & LECTURES

COMMENT PEUT-ON « ÊTRE WOKE » ?

1     Au milieu de tous les ouvrages de l’auteur qui aident à penser les formes du racisme (La république du mé-
pris, La Découverte, 2007 ; ou La mécanique raciste, La Découverte 2017), mais surtout à déconstruire les 
idées reçues sur ces enjeux (Politiques de la mémoire Amsterdam, 2022 ou « On ne peut pas accueillir toute 
la misère du monde ». En finir avec une sentence de mort, avec Stevens Jean-Claude, Anamosa, 2022), je 
souhaitais attirer l’attention sur la belle exégèse qu’il propose d’une œuvre cinématographique impor-
tante : Tevanian Pierre, Mulholand Drive. La clef des songes, Clermont-Ferrand, Dans nos histoires, 2019. 

	 Ce texte n’aurait pas vu le jour sans les éveils attentifs et répétés de Amandine Lescaffette intéressée 
par la compréhension de ce qui se joue autour du « wokisme » et qui donc, en plus de nos échanges, 
l’attendait. Il n’aurait pas cette teneur non plus sans les vigilances non moins attentives de Guillaume 
Courty et de Clément Bastien qui ont passé du temps à soutenir, chacun à leurs manières, cette pro-
duction. Mes sincères gratitudes à elles trois.

2     Cf. Hénin Emanuelle, Salvador Xavier-Laurent, Vermeren Pierre (dir.), Face à l’obscurantisme woke, 
Paris, Presses universitaires de France, 2025.

3     Cf. Kersimon Isabelle, Policar Alain, Pranchère Jean-Yves, « Tribune », Le Monde, 25 avril 2025. Pour 

celles et ceux qui voudraient se tourner vers des discours contraires aux manifestes « antiwokes », 
lire : Alain Policar, « Le “wokisme” n’existe pas », AOC, lundi 25 mars 2024 [en ligne] ; ou écouter : Ma-
gnaudeix Mathieu (émission préparée et présentée par), « “Wokisme” : pourquoi ce mot est piégé », 
Mediapart « À l’air libre. Vidéo », 6 mai 2025 [en ligne].

4	 De préciser, s’il était besoin, que les paginations dans le corps du texte de cette recension renvoient aux 
citations extraites de l’ouvrage de Pierre Tevanian. De préciser, s’il était besoin, que les paginations dans 
le corps du texte de cette recension renvoient aux citations extraites de l’ouvrage de Pierre Tevanian.

5	 Saintomer Yves, Le pouvoir au peuple. Jurys citoyens, tirage au sort et démocratie participative, 
Paris, La Découverte (coll. Cahiers libres), 2007.

6      L’enjeu de Yves Saintomer était surtout de dresser un inventaire sociohistorique du tirage au sort en 
politique et envisager son actualité.

7      Saintomer Yves, Le pouvoir au peuple…, op. cit., p.19.
8     Accompagnée d’une introduction et d’une conclusion titrées. Pour tous renvois aisés, la présente 

recension notera : « (partie 3) », par exemple.

Il y a des livres que l’on recense et 
d’autres qui, d’une même démarche, 
se racontent davantage, car, une nou-
velle fois1, cheminer avec Pierre Teva-
nian aide à prendre le temps de (re)
construire et de (re)positionner une 
pensée peut-être débordée par une 
actualité médiatique relayant des 
discours politiques, universitaires et 
éditoriaux qui se coordonnent « face 
à  l’obscurantisme woke »2. Bien enten-
du, quelques îlots émergent dans ce 
flot quasi ininterrompu pour tenter 
de laisser surnager des doutes en ex-
pliquant, là, que « le “wokisme” est 
un épouvantail par lequel on cherche 
à empêcher le débat rationnel sur les 
discriminations »3 ou, comme ici, nous 
enjoindre à être woke. 

Au milieu de ce qui apparaît de ma-
nière tangible comme une lutte 
pour l’imposition des (mé)faits de la 
« pensée woke », l’analyse proposée à 
contre-courant des vents dominants 
est aussi pointue qu’acerbe. L’auteur, 
agrégé de philosophie, ne nous prend 
pas uniquement par la main pour re-
visiter la cascade des diatribes dans un 
« […] travail de débunkage, de critique 
et de généalogie du réquisitoire an-
tiwokiste » (p.18)4, sa méthode permet 
de faire un pas de côté salvateur afin 

de non seulement se saisir du phéno-
mène en question, mais aussi et sur-
tout de nous laisser (re)découvrir une 
grande partie de ce qui innerve le sys-
tème de ses critiques. 

Dans Soyons woke, paru en mars 2025 
aux éditions Divergences, le professeur 
de philosophie qui a fondé avec Sylvie 
Tissot le collectif Les Mots sont impor-
tants, saisit en une centaine de pages ef-
ficaces un phénomène au prisme de ses 
détracteurs parce que, sur le plan édito-
rial « au cours des cinq années passées, 
c’est plus d’une trentaine de pamphlets 
antiwokistes qui peuvent être recen-
sés (sans compter les innombrables 
brochures et libelles autopubliés et les 
contenus écrits ou audiovisuels diffu-
sés sur internet) » (p.13) et que, dans les 
espaces médiatiques ou politiques, les 
attaques « antiwokes » vont « […] de 
CNews aux quotidiens Le Monde et Libé-
ration, et du Rassemblement national à 
la Cinémathèque française […] » (p.12). 

Cette démarche n’est pas sans rappeler 
le point de départ d’un ouvrage de Yves 
Saintomer5 qui s’interrogeait sur les rai-
sons d’une levée de boucliers (quasi-)
unanimes des personnalités politiques 
de la gauche jusqu’à la droite contre 
la proposition de Ségolène Royale de 

« jurys citoyens tirés au sort » pour 
surveiller les activités des personnali-
tés politiques. La réponse apparaissait 
là, au départ du livre Le pouvoir au 
peuple6, selon une double dynamique : 
ces vetos quasi unanimes face à ces ju-
rys citoyens dévoilaient des positions 
fondées autour d’un « métier poli-
tique » (donc tout l’inverse d’une vo-
cation dont on ne cesse de nous faire 
accroire) de sorte que cette activité, 
avec ses règles et ses enjeux, ses luttes 
des places, ses reconnaissances média-
tiques, ses pouvoirs de dire, et ce qui 
lie structuralement les intérêts plus ou 
moins bien compris de ce groupe de 
professionnels, les empêche aussi « de 
se nourrir des dynamiques civiques 
existantes pour s’attaquer résolument 
aux défis du monde présent »7.

Cette analyse proposée en 2007 nous 
intéresse particulièrement parce que, 
arrivé au bout du petit ouvrage de 
P.  Tevanian qui compte six denses 
parties8, tout se passe comme si le dia-
gnostic pouvait être similaire dans le 
champ politique comme dans d’autres 
face à la « pensée woke ». Le question-
nement méthodologique est donc  : 
regardons ce que nous disent les dé-
tracteurs d’une « pensée woke » afin 
de saisir ce qui, au fond, les dérange. 

Comment peut-on 
« être woke » ?  
Étudions la question  
en compagnie  
de Pierre Tevanian
À propos de :  
Tevanian Pierre, Soyons Woke.  
Plaidoyer pour les bons sentiments,  
Quimperlé, Édition Divergences, 2025, 127p.

SIMON BORJA



SIMON BORJA

REGARDS & LECTURES 73

9      Qui sera noté SPT dans la suite du texte.
10     Comme le rappelle aussi Alain Policar référencé par Pierre Tevanian : Le wokisme n’existe pas. La fabri-

cation d’un mythe, Paris, Le Bord de l’eau, 2024.

11   Même pour M. Tesson, « la défense d’un groupe opprimé n’ouvre aucun droit à la stigmatisation d’un autre » (p.77).

Dans les divers mouvements Black 
Lives Matter, #metoo ou transgenres 
comme dans le foisonnement de dis-
cours politiques sur l’égalité salariale, 
la condition des femmes, l’écologie, 
la justice sociale, « c’est l’espoir de 
nouveaux progrès » (p.68) qui est at-
tendu  : « Fascisme, racisme, sexisme, 
spécisme, validisme, transphobie, 
homophobie, violence parentale  : la 
liste est longue de tout ce qu’il y aurait 
à “canceller” » (p.20). Et ces proposi-
tions de nécessaires nouveaux progrès 
« n’existeraient sans doute pas sans la 
conscience des progrès déjà accomplis, 
mais cette conscience et ces espoirs 
trouvent justement leur expression 
la plus aboutie dans l’exigence d’une 
suite, et l’insistance sur ce qui ne va 
pas » (p.68, souligné par P. Tevanian9). 
Face à ce « progressisme » civique 
nourri « d’un sentiment d’injustice, 
donc une haute idée de la justice, et un 
passage à l’action, donc la croyance en 
la possibilité d’un progrès » (p.66), les 
défis du monde présent que notait déjà 
Yves de Saintomer ne sont, encore une 
fois, pas relevés. De surcroît, et dans 
le même temps, les mots « woke », 
« wokiste » ou encore « wokisme », 
deviennent des injures plus ou moins 
euphémisées permettant de refuser 
comme de dévier les « problèmes » mis 
en avant : « wokisme et cancel culture 
sont devenus à la fois les épouvantails 
et les talismans qui permettent à tout 
un chacun […] de tout congédier, tout 
expliquer et tout justifier, sans trop 
s’informer, réfléchir et argumenter » 
(p.12). Car « le grand tort de la “pensée 
woke” serait en fait […] de rejeter l’idée 
de progrès » (p.66).

L’une des lignes de force de l’ouvrage 
de P. Tevanian consiste à nous montrer 
qu’il y a une « vigilance » de pensée, un 
« éveil » (wokness), qui effraye les plus 
nantis en capital économiques et/ou 
culturels aux quatre points cardinaux 
de l’espace social. Ce, alors même 
que cette « exigence » de prendre en 
compte le système des inégalités et des 
discriminations ne dispose d’« aucun 
dogme constitué, aucun clergé uni-
fié, [qu’]aucun parti organisé ne ras-
semble tous les groupes ou individus 
qui s’engagent dans des luttes quali-
fiées de woke » (p.18)10. 

Sur ce terrain déserté par ses occu-
pants, une partie de l’intelligentsia éco-
nomique et culturelle en vient à réifier 
une nouvelle étiquette pour vouer aux 
gémonies différents entrepreneurs de 
causes progressistes  : « les wokistes ». 
Leurs pourfendeurs sont tellement 
médiatisés que le terme devient même 
une insulte assez commune adressée 
dans l’ordinaire à celles et ceux qui, au 

quotidien, osent exprimer un doute 
sur le bien-fondé du machisme, de la 
xénophobie, de la transphobie, de l’ho-
mophobie, du colonialisme, du répu-
blicanisme, de la sociale-démocratie, 
le mépris des groupes subalternes. 

En son temps, face aux réactions que 
suscitaient son langage pictural met-
tant, parmi d’autres raisons, en scène les 
milieux populaires avec une dignité si-
milaire à celle de la noblesse des genres 
consacrée par l’Académie, Gustave 
Courbet endossait l’étiquette de « ré-
aliste » dont il était affublé par ses dé-
tracteurs et la reprenait à son compte : 
tentons alors l’expérience, mais cette 
fois avec P. Tevanian qui a jugé oppor-
tun « d’assumer le stigmate [de “woke”], 
et même de le revendiquer » (p.18).

Être woke, ce serait adopter un regard 
partagé par un grand nombre de per-
sonnes sensibles aux discriminations, 
injustices ou dominations auxquelles 
elles ont affaire relativement à leurs 
existences face à diverses formes de 
violences et d’injustices de la plus feu-
trée, douce et ordinaire à la plus fron-
tale ou cynique. C’est alors un rapport 
à l’autre fondé sur les dimensions po-
litiques d’une « humanité ordinaire » 
(p.106, SPT) ; car prendre le parti d’une 
politique humaine part d’« un sen-
timent qui se fonde sur autre chose 
que l’acceptation cynique de la loi 
du plus fort et de la défense exclusive 
d’un intérêt personnel, clanique ou 
campiste » (p.94). De se ressaisir alors 
(partie 6) du sous-titre de l’ouvrage de 
prime abord un peu naïf  : Plaidoyer 
pour les bons sentiments. « De prime 
abord » seulement parce que le regard 
immédiat sur les « bons sentiments », 
« au rayon des concepts-repoussoir » 
(p.107), est informé par les a priori 
de celles qui, assurées par l’idée d’un 
individu néolibéral en concurrence 
avec lui-même et les autres, arrivent 
à nous faire penser que  « la morale 
c’est pour les fiottes, la politique c’est 
l’acquiescement au réel, le réel c’est 
la loi du plus fort » (p.93). À tout le 
moins comprend-on que les registres 
émotionnels légitimes « ne sauraient 
être produits par d’autres que lesdits 
dominants » (p.97). Au mieux doit-
on entendre que  les bons sentiments 
sont aussi « peu nécessaires » (p.98) 
que « contre-indiqués » (p.99) ? Il faut 
se garder d’oublier, en effet, que « les 
sentiments moraux sont l’apanage des 
classes supérieures, et les bas instincts, 
ceux du “bas peuple” » (p.105).

Être woke, ce serait s’armer d’un re-
gistre de penser, la vigilance ou l’éveil 
(comme on voudra), pour envisager, 
constater, comprendre et peut-être 

alors dénoncer, les multiples formes 
de dominations remises en scène par 
des agents qui disposent de toutes les 
ressources sociales pour normaliser 
les injustices sociales et les inscrire 
dans la durée. Se dessinent alors les 
logiques qui coordonnent l’apparence 
d’un fond des discours qui vilipendent 
une pensée woke. Ces logiques s’arti-
culent, entre autres, en une défense de 
« l’universalisme des Lumières » (par-
tie  1) autour de « trois griefs, toujours 
les mêmes » (p.28) contre ceux qui 
remettent en cause l’ordre admis des 
choses lumineuses de ce que devrait 
être « la vraie » morale pour ces agents 
dominants : « une manie du question-
nement et de la déconstruction », « un 
acharnement à tout contester » et « un 
vocabulaire abscons qui confinerait au 
ridicule » (pp. 28-29). Chez « la philo-
sophe de formation » qui, pourtant, 
« dénote un peu dans la grande confré-
rie des antiwokistes » (p.47), Susan 
Neiman (partie  3), c’est surtout « une 
menace […] contre le progrès. […] 
“Tribaliste” à ses yeux plutôt qu’“uni-
versaliste”, et dénuée de toute foi dans 
“la justice” et “le progrès”, ladite pen-
sée woke ne saurait être de gauche, 
et la gauche ne saurait être woke » 
(p.48). L’étiquette « woke » n’épargne 
personne non plus dans les considé-
rations esthétiques institutionnalisées 
des mondes de l’art lorsque s’élèvent 
des oppositions face à la nomination 
du très médiatique écrivain voyageur 
Sylvain Tesson (partie 4) devenu « par-
rain » de l’édition  2024 du Printemps 
des poètes. Les contestations et oppo-
sitions taxées de « wokes » face à cette 
nomination symbolique relèvent pour 
les défenseurs de M.  Tesson « de la 
“censure” et de ce fait irrespectueux de 
la chose “littéraire” » (p.71)11. Ce, quand 
pourtant, ces oppositions semblaient 
légitimes, car « en guise de littérature 
de l’ailleurs, ce qu’il s’agit ici de promou-
voir est en réalité une littérature néoco-
lonialiste, raciste, viriliste et antimo-
derne qui trouve son inspiration dans 
une tradition d’extrême droite assumée 
par l’auteur » (pp. 72-73). Tout se passe 
comme si ce qui empêchait de dominer 
en rond ou qui attaquait l’ordre moral 
et esthétique bien établi était « woke » ; 
cadrages légitimistes des manières de 
dire, de devoir penser donc de faire, et 
discours d’autorité constituant deux 
faces d’une même pièce « antiwoke » 
largement mises à jour.

Être woke, ce serait développer une 
sorte de pouvoir critique « immoral » 
ou « malfaisant » dont useraient les 
dominé.e.s en portant une attention 
aux mots pour interroger « qui dit 
quoi », « qui réutilise quoi et qui » et 
« comment ces qui et ces quoi sont 



74 REGARDS & LECTURES

COMMENT PEUT-ON « ÊTRE WOKE » ?

réutilisés ». Aux yeux des gens res-
pectables et à absolument respecter, 
cette possible liberté de ne pas leur 
laisser le champ libre pour imposer 
leurs mots sur ce que devraient être 
les maux du monde est assurément 
malséante. P. Tevanian, appréhende la 
« scène constamment dramatisée »12 
de leurs discours en ouvrant leurs ou-
vrages, analysant leur propos et, sans 
nous y noyer, part simplement d’un.e 
auteur.e ou d’une situation afin de 
montrer les divers autres ressorts sur 
lesquels s’articule l’« antiwokisme ». 
Il désosse ainsi littéralement les  vues 
et bévues parfois affolées d’« un cer-
tain Jean-François Braunstein qui est 
philosophe de profession, mais [qui] 
s’éloigne chaque jour un peu plus des 
standards […] de souci de la démons-
tration et de la probité intellectuelle 
qui définissent l’exigence philoso-
phique » (p.31). Celui-ci accusant le 
« wokisme » « d’effacement des limites 
et des frontières dans trois domaines » : 
« Le genre  : effacer la distinction mas-
culin-féminin ; l’animaliser  : effacer la 
distinction homme-animal ; et ce que 
j’appellerai l’euthanasisme, c’est-à-dire 
effacer le caractère tragique de la mort » 
(p.37). Prendre le temps avec P.  Teva-
nian, c’est donc se dégager de pénibles 
temps de lecture de ce corpus ou de vi-
sionnage de maints propos réellement 
stupéfiants, parfois terriblement tristes, 
souvent de mauvaise foi ; telle cette pé-
remptoire autre perspective de S. Nei-
man affirmant que « la pensée woke 
[…] se concentre sur les inégalités de 
pouvoir, si bien qu’elle a tendance à ou-
blier la notion de justice » (p.64). Avec 
une rigueur patiente en dépit de tout, 
P. Tevanian dénoue pourtant ces argu-
mentations pour renouer les trames 
de ce miraculeux (et très médiatique) 
retournement où le « wokisme » est 
vu comme « une religion » « sectaire » 
(p.36), « réactionnaire » par ceux-là 
mêmes qui usent contre lui d’« une rhé-
torique typiquement réactionnaire de 
la “mise en péril” » (p.37). 

Être woke, ce serait remarquer la puis-
sance que certains s’accordent pour 
formuler les questions en en définis-
sant leurs enjeux. Et explorer ce pou-
voir assez étonnant, mais toujours très 
opérationnel, de définir les autres qui 
ne sont pas à leur mesure ; de les « dé-
mesurer », c’est-à-dire de les réduire. 
Outre l’usage du suffixe « iste » consti-
tuant l’une des roueries devenues or-
dinaires pour décrédibiliser celui que 
l’on désire effacer (cancel), P. Tevanian 
dézingue avec une rigueur tonique et 
parfois énervée ces « éditocrates [qui] 
s’amusent aujourd’hui à rebaptiser 
“wokistes” des gens qui […] ne se nom-
ment pas ainsi, et à disqualifier par là 

même une démarche de dépassement 
de soi (être woke signifiant devenir et 
rester plus vigilants qu’on le fut face à 
l’injustice) » (p.29). La « pensée woke » 
engendrerait pour ces détracteurs 
des « barbares » quand « c’est du côté 
antiwokiste et bien souvent sous la 
bannière des Lumières que l’on voit 
aujourd’hui parader le “tribalisme” 
et le rejet de l’autre, le mépris pour la 
justice, la haine du progrès, la haine de 
la raison critique et la survalorisation 
d’une autre raison : celle du plus fort » 
(p.69). La « pensée woke » serait « une 
trahison de l’esprit des Lumières ». Pre-
nons-les alors à leur propre jeu comme 
nous y invite P.  Tevanian  : « retour-
nons-leur la question : Michel Onfray, 
Éric Naulleau, Caroline Fourest et 
Brice Couturier prolongent-ils le projet 
des Lumières ? Renaud Dély prolonge-
t-il la pensée des Lumières ? » (p.27). 
Ailleurs (partie  6), est envisagé avec 
force « cet “immoralisme respectable”, 
installé, bien arrimé en vérité à l’ordre 
social dominant » de sorte qu’une 
autre question émerge  : « que veut-
on dire, en effet, lorsqu’on dit qu’on 
ne fait pas du bon art ou de la bonne 
politique avec des bons sentiments ? » 
(p.95). Mais les interrogations propo-
sées par P. Tevanian tout au long de cet 
opus nous conduisent plus loin : dans 
tous ces réquisitoires qui s’adressent 
finalement à toutes celles et tous ceux 
qui ont la domination comme grande 
interrogation n’est-il pas en fait ques-
tion de leur dénier toute capacité à 
l’explorer tout en leur retirant toute 
approche des discriminations, injus-
tices, inégalités ?

Être woke, ce serait envisager la 
concordance des espaces-temps struc-
turaux entre les diverses positions des 
détracteur.e.s qui reconstruisent un 
ennemi avec des arguments différen-
ciés élaborés à l’aune de leurs posi-
tions. Lorsque P. Tevanian analyse les 
diatribes d’un.e auteur.e, il n’oublie pas 
de donner les lieux, les conditions de 
production, les personnes présentes, 
les liens et les pratiques antérieures 
des protagonistes envisagés. Lors de la 
conférence Youtube du philosophe J.-F. 
Braunstein déjà évoquée, intervient, 
par exemple, le député du Rassemble-
ment national Roger Chudeau lequel, 
évidemment, « fait savoir son soutien 
total aux propos de notre conféren-
cier » (p.45). Se dessine donc en des 
pages aussi aiguisées que féroces, un 
nuage de points très qualitativement 
situés des critiques « antiwokistes » 
où « au-delà des cinquante nuances de 
droite qui existent entre ces discours » 
(p.26), le rôle des médias est profondé-
ment questionné (partie 5). Parce que 
si « la parole des groupes dominés doit 

toujours se frayer un espace dans un 
dispositif de communication […], elle 
n’est appréhendée par les dominants 
que comme un phénomène purement 
émotionnel et passionnel, et donc ir-
rationnel » (p.97, SPT). D’être littérale-
ment (r)éveillé à la vue de ce carrefour 
des positions médiatiques où se ren-
contrent éditorialistes et journalistes 
soutenant l’impunité de polémistes 
qui inventent de toutes pièces une 
« menace woke » « en misant tout sur 
un unique affect, la peur » (p.13). Parmi 
la « grande presse » (p.103) « il y en a 
peu qui manifestent une réelle contra-
riété, et moins encore qui assument le 
travail d’information ou de ré-infor-
mation que nécessite cette véritable 
antenne ouverte au mensonge et à la 
parole haineuse » (p.90). Avec ce que 
les canaux de communication com-
muns amènent à faire exister, P. Teva-
nian nous réinvite à réfléchir sur leur 
rôle : si « l’invitation de Jean-Marie Le 
Pen à “l’Heure de vérité” le 13  février 
1984, a indiscutablement constitué 
un moment déterminant dans l’essor 
et la propagation des idées d’extrême 
droite », c’est aussi « la démission des 
journalistes qui l’interviewaient et qui, 
ce jour-là comme par la suite, sous 
couvert de “neutralité” à chaque fois, 
se sont abstenus de tout fact-checking, 
et ont laissé le leader néofasciste dé-
rouler son discours sans débunker 
ses grossiers mensonges […] » (p.81). 
Comme les médias ont fait exister le 
« lepénisme », ils donnent, depuis, la 
parole à l’« antiwokisme ». Ce sont 
bien « deux phénomènes distincts », 
mais en sus d’avoir les éditorialistes 
de tous bords avec eux, ils semblent 
y avoir bien plus que « des airs de fa-
mille » dans la mesure où ils « par-
tagent une même matrice (la haine 
de l’égalité) et les mêmes ennemis (les 
minorités ethnoraciales et sexuelles, la 
gauche radicale). Ils partagent aussi les 
mêmes rhétoriques » (p.79). 

À suivre les constructions argumenta-
tives de ses détracteurs, sans le savoir, 
nous serions nombreux à être woke ou, 
à tout le moins, à avoir l’impression 
de l’être. À suivre ce pseudo-nouveau 
sens commun constamment répété de 
ce que serait « être woke », il y beau-
coup de chance que soient (pré)carac-
térisées nos manières, certaines de nos 
attentions aux autres, voire même que 
soient réduites à très peu de choses 
nos sensibilités aux injustices. Et as-
sez manifestement d’ailleurs comme 
l’étaye P. Tevanian. 

La question posée pour cette lecture 
(comment peut-on « être woke » ?) re-
vient à se demander s’il est pertinent 
d’endosser cette étiquette construite 

12   Intervention de P.  Tevanian dans  l’émission préparée et présentée par Magnaudeix Mathieu, 
« “Wokisme” : pourquoi ce mot est piégé », vidéo cité.



SIMON BORJA

REGARDS & LECTURES 75

13   Bourdieu Pierre, « Une classe objet », Actes de la recherche en sciences sociales, n°17-18, 1977, p.2.
14   Cf. à ce propos : Ben-Aïssa Grégoire, « Comparaison théorique sur la performativité de l’insulte ho-

mophobe. Austin, Bourdieu, Butler », GLAD ! Revue sur le langage, le genre, les sexualités, n°16, 2024 
[en ligne].

15   Cf. sur ce point  : Adorno Theodor Wisengrung & Horkheimer Max, Kulturindustrie. Raison et mys-
tification des masses, Paris, Alia, 2005 ; ou  : Adorno Theodor Wisengrung, « Industrie culturelle », 
Communications, n°3, 1964, pp.12-18.

16   Nous renvoyons aussi sur ce point à : Durand Pascal et Sindaco Sarah (dir.), Le discours « néo-réaction-
naire ». Transgressions conservatrices, Paris, CNRS Éditions, 2015.

17   Busche Andreas, « Vu d’Allemagne. Pourquoi le verdict de l’affaire Depardieu pourrait changer la 
France », Courrier International, 16 mai 2025.

18   Tribune collective, « “N’effacez pas Gérard Depardieu” : l’appel de 50 personnalités du monde de la 
culture », FigaroVox, 29 décembre 2023.

19   Comme le soutiennent de manière édifiante, dans cette géométrie coordonnée des « antiwokes » : 
Morin Chloé, « César, Depardieu, Bedos... quand le maccarthysme woke menace le cinéma », l’Opinon, 
5 février 2024 [en ligne] ou, encore  : Alpozzo Marc, « Depardieu, un corps rabelaisien au pays des 
Woke », Journal de France, n°98, février 2024.

20   Saintomer Yves, Le pouvoir au peuple…, p.19.
21   Ibid. p.19.
22   « Aucun chômeur ni aucune chômeuse, aucun.e précaire, auncun.e immigré.e n’aura jamais assez 

d’argent pour se payer un sondage sur ses préoccupations, ses problèmes, ses questions, avec des 
mots et un panel de réponses choisis par lui/par elle » (p.90).

par des agents « pour imposer la re-
présentation du monde social la plus 
conforme à leurs intérêts »13. En effet, 
devenue et entendue telle une insulte 
quotidienne, doit-on se laisser faire 
par cette réduction à une réalité objec-
tive au travers de laquelle procède ces 
« dominants en panique » (p.109) en 
assignant encore une fois les identités à 
la place qu’ils voudraient donner à ceux 
qui ne se laissent pas faire par leurs injus-
tices14 ? Les diatribes qui reconstruisent 
de manière souvent simpliste l’architec-
ture d’une « pensée woke » en disent 
très long sur les oppositions que vivent 
assez mal ces intellectuelles.les, artistes, 
politiques ou journalistes autorisé.e.s 
pour ne pas valider les simplifications 
induites dans leur dénomination. 

L’ouvrage s’éclaire sous un autre jour : 
P.  Tevanian avait proposé d’endosser 
le stigmate pour « investir en posi-
tif la question du wokisme » (p.19.) 
et accueillir en creux les sensibilités 
politiques qui dérangeaient « les ré-
quisitoires anitwokistes » (p.111) afin 
de les retourner en « un programme 
philosophique, éthique et politique 
tout à fait fécond et salutaire, urgent 
même – et pas si éloigné du projet 
des Lumières » (p.19). À cette mesure, 
à condition de ne pas reprendre à son 
compte les fondations de ce corpus 
d’ouvrages « antiwoke », « il faut […] 
inventer » « la question du wokisme 
et celle de la cancel culture » (p.19). 
Reprenons donc l’ouvrage de P.  Teva-
nian en ce sens afin de « valoriser et 
cultiver l’éveil, la vigilance et le travail 
sur soi plutôt que l’assoupissement » 
(p.19) auquel il invitait aussi et qui ap-
paraissent très nettement dans la der-
nière partie (partie 6) et la conclusion.

D’abord, qu’influencés par les (pro)po-
sitions médiatiques légitimistes mains-
tream, nous pouvons être conduits à 
cette « fausse critique » qu’évoquait 
déjà Théodor Wisengrund Adorno et 
Max Horkheimer, cette critique que 
l’on croit émaner d’un regard propre-
ment informé quand elle est déjà pré-
constituée, fournie en germes dans la 
somme même des informations qui 
circulent au sein de cette « industrie 
culturelle »15 légitime et structurale-
ment coordonnée à mettre en forme 
les évidences des informations que l’on 
« relayerait simplement » ou « pour ce 
qu’elles sont ». Ne nous méprenons 
donc pas au moins sur un point, un 
bon point de départ d’ailleurs  : les 
tenants du « wokisme » ne sont pas 

ceux-qu’on-nous-dit qu’ils-sont ; ils 
n’existent d’ailleurs pas comme ils sont 
dits… Mais bien autrement !

Ensuite, de concevoir que la multipli-
cité des attaques dont ladite « pensée 
woke » est l’objet est aussi diverse que 
(très) peu fondée en raison.s. Leurs cri-
tiques se perdent autour d’un objet qui 
n’existe que dans les reconstructions 
arbitraires que ces mêmes détracteurs 
lui font subir. Retenons la leçon d’his-
toire réactionnaire réactualisée dans 
cette fabrique de l’« ennemi wokiste » 
que file finalement P.  Tevanian dans 
cet opus. Une « anamnèse » (p.21) de 
la pensée réactionnaire est au cœur 
de cette prolifération d’ouvrages et 
se produit d’autant plus que tous ces 
mots et ces actes se perdent dans un 
environnement médiatique effréné 
peu enclin à re-informer, à resituer 
les heurs et malheurs des prises de 
position passées16. Mais, d’ailleurs, en 
sortant la tête de l’ouvrage présen-
té, observons que l’actualité ne cesse 
de donner corps aux propositions 
de P.  Tevanian lorsque, par exemple, 
Gérard Depardieu, condamné par la 
justice, avait non seulement bénéfi-
cié du soutien du « président Macron 
lui-même [lequel] avait, en décembre 
2023, qualifié de “chasse aux sorcières” 
les accusations portées par une ving-
taine de femmes contre cet artiste qui 
a rendu la France “fière” »17, mais aussi 
du concours sans faille d’artistes dé-
nonçant le « torrent de haines qui se 
déverse sur sa personne » au nom de 
« son génie d’acteur » ayant « partici-
pé au rayonnement de notre pays » 
et « à l’histoire de l’art »18. Partant du 
constat que la mise à mal du mâle fait 
mal, doit-on penser que les critiques 
adressées à G.  Depardieu émanaient 
de « wokistes »19, les plaignantes 
étaient-elles des tenantes d’une « pen-
sée woke » ? En chaussant les lunettes 
de P.  Tevanian, ne faudrait-il plutôt 
considérer d’abord et avant tout des 
femmes qui ont vécu des violences 
terrifiantes et peut-être polémiquer 
sur ce dont s’autorisent ces hommes 
de pouvoir ? Mais aussi envisager des 
personnes diverses qui d’abord effa-
rées faces à l’abus de pouvoir perpétré, 
ensuite sûrement non moins révoltées 
par les manques de retenue de défen-
seur.e.s autorisé.e.s, « usent de leur 
liberté d’expression pour contester 
des œuvres, des artistes et des palma-
rès qu’on voudrait qu’ils célèbrent ? » 
(p.110) ; ce, on l’a compris, envers et 
contre beaucoup de choses ? S’entêter 

à voir du wokisme partout c’est bien 
dénier « les défis du monde présent »20 
en maintenant en place les formes 
de domination légitime alors que les 
structures sociales se transforment 
sous les effets de consciences ouvertes 
sur des problématiques nouvelles, 
donc en se nourrissant « des dyna-
miques civiques existantes »21.

Deux autres dimensions articulent 
ce retour de la pensée réaction-
naire. De « Renaud Dély ou Caroline 
Fourest, rallié.e à l’économie de mar-
ché [jusqu’à] la “gauche réfractaire” de 
Michel Onfray et Éric Naulleau, ralliés 
tout bonnement au néofascisme d’Éric 
Zemmour et Vincent Bolloré » (p.47), 
ces sont des positions de pouvoir dans 
divers espaces de production qui sont 
attaqués symboliquement relative-
ment aux injustices qu’elles génèrent 
et aux dominations qu’elles exercent. 
De sorte que ces positions, mises au 
défi de se justifier, peuvent évacuer, 
dans la constellation des mises en 
scène du « péril d’une pensée woke », 
les enjeux des asymétries22 sur les-
quelles non seulement elles s’assoient 
leur pouvoir, mais aussi les injustices 
qu’elles contribuent à engendrer et à 
perpétuer. Derrière leurs outrages affi-
chés, et face à ce que Alain Finkielkraut 
dénonce forcément lui aussi comme 
un « vandalisme woke » (p. 109), ce qui 
se lit, au fond, ce sont les abus de leurs 
propres positions de pouvoir.

De manière liée, les « antiwokes » 
opèrent une véritable disqualification 
de groupes (souvent minoritaires) en 
plaçant ces groupes (ou ceux qui en 
sont membres) dans une pensée qui 
n’est pas forcément la leur et qu’ils de-
vraient avoir  : celle de la concurrence 
entre individus, de mérite, de libre 
entreprise, de républicanisme asepti-
sé ou de morale ontologique. L’« an-
tiwokisme » vient clarifier la place et 
le rôle d’agents que le néolibéralisme 
n’avait pas encore réussi à complète-
ment domestiquer. Les contestations 
sont alors, on le comprend aisément, 
reprises pour ce qu’elles seraient dans 
l’illégitimité de leurs expressions  : un 
« barbarisme » sans raison d’être contre 
la polis (des bonnes mœurs) et des états 
émotionnels compréhensibles parfois 
(sans agir pour autant), mais délétères 
et suspects dans tous les cas (lors-
qu’elles sortent des cadres attendus).

Pour finir, « le wokiste est, selon ces 
pourfendeurs, cette bête insatiable et 



76 REGARDS & LECTURES

COMMENT PEUT-ON « ÊTRE WOKE » ?

indomptable qui demande toujours 
plus — de droits, de considérations, de 
respect — et qui de ce faisant détruit 
tous les équilibres sociaux » (p.109). De 
sorte que les personnes qui pointent 
des injustices endossent bien souvent 
la sentence suivante de la part des 
dominants  : « tu crois vraiment pou-
voir faire confiance à quelqu’un qui 
prétend agir pour le bien de tous ? »23. 
Cette question est aussi schématique 
qu’heuristique. Elle n’aurait, si l’on suit 
les « antiwokes », d’une certaine ma-
nière plus besoin de leur être posée 
tant beaucoup sont confortablement 
assis dans une légitimité institution-
nelle, pour ne pas dire dans une posi-
tion d’autorité (favorisant leurs mots), 
redoublée par les médias. Elle éclaire 
alors ces nouvelles formes de luttes au-
tour de la définition de sa personne (et 
de son groupe) lorsque l’on est décon-
sidéré, maltraité ou déclassé. Si les rap-
ports d’antagonismes se concentrent 
autour de ceux qui maintiennent leurs 
monopoles en ressources symboliques 
pour s’autoriser de définir/réduire 
durablement l’autre, c’est aussi peut-
être parce qu’est retirée dans le même 

temps une partie des moyens matériels 
de vivre le déclassement social opéré ? 
C’est ainsi que ces voix qui s’élèvent 
agissent sur les dominants comme un 
« déchaînement [qui] n’a en réalité 
rien de spécialement redoutable, dès 
lors que la frontière franchie est celle 
du privilège de classe […], et que l’ob-
jectif visé n’est rien d’autre que la pos-
sibilité, pour chacune et chacun, de 
penser, parler, agir et finalement vivre 
sa vie sans se faire exploiter, violer ou 
violenter » (p.112). Mais pour ce faire, 
il devrait possiblement en retourner 
d’une politique humainement sensible 
aux diverses formes d’injustices, de 
discriminations, donc aussi aux mi-
norités de tous ordres qui produisent 
des « contre-discours » parce qu’ils au-
gurent une transformation des regards 
sociaux qui sont autant de « progrès » 
vers l’équité et la justice parce que ces 
minorités inventent et diffusent « des 
contre-discours pour formuler des 
interprétations contraires propres à 
leurs identités, intérêts et besoins »24 ; 
ou, en d’autres termes, « qu’il n’est 
pas très difficile de comprendre [que] 
cette matrice affective et éthique est la 

condition de possibilité d’une réflexion 
stratégique » (p.100, SPT).

Armé des outils des sciences sociales, 
P.  Tevanian regarde à sa manière 
« sous le capot »25 de l’« antiwokisme » 
que divers chercheurs envisagent aus-
si à l’instar  d’« une série de “coups” 
contre des mobilisations portant sur 
des thèmes émancipateurs, sur le plan 
du racisme, du sexisme, mais aussi de 
la question de la classe »26. Il peut per-
mettre d’envisager l’apparition d’« un 
nouvel objet d’étude » et de possibles 
enquêtes à mener sur ce phénomène27.

Reste que ce livre est définitivement 
heureux au milieu de l’océan « an-
tiwoke », car, avec tout ce qu’il délivre, 
il suit le principe selon lequel « un écri-
vain possède une petite voix publique. 
Il peut s’en servir pour faire quelque 
chose de plus que la promotion de son 
œuvre. Son domaine est la parole, il a 
donc le devoir de protéger le droit de 
tous à exprimer leur propre voix »28.

23   Père Swimmer dans : Toriyama Akira, Sand Land, Grenoble, Glénat, 2024, chapitre 7 (non paginé).
24   Fraser Nancy, « Rethinking the Public Sphere : A Contribution to the Critique of Actually Existing De-

mocracy », in Calhoun Craig J. (ed.), Habermas and The Public Sphere, Cambridge, MIT Press, 1993, 
pp.109-142 (traduit par nous).

25   Mahoudeau Alex, La panique woke. Anatomie d’une offensive réactionnaire, Paris, Textuel, 2022, p.72.

26   Mahoudeau Alex, « Le wokisme : portrait d’une panique morale », Mouvements, 31 janvier 2023 [en ligne].
27   Ainsi que l’y invitent : Paternotte David et Deleixhe Martin, « Qu’est-ce que l’antiwokisme ? », La Revue 

Nouvelle, « Dossier : Qu’est-ce que l’antiwokisme », n°2, juin 2024 [en ligne].
28   De Luca Erri, La parole contraire, Gallimard, Paris, 2014, p.17.




