
GÉRARD MAUGER

DOCUMENT 57

Regards Sociologiques, n°65, pp.57-67

Le capital corporel
Hexis corporelle, force physique et beauté

Body capital
Body Hexis, Physical Strength and Beauty

GÉRARD MAUGER



58 DOCUMENT

LE CAPITAL CORPOREL

Le capital corporel
Hexis corporelle, force physique et beauté

Body capital
Body Hexis, Physical Strength and Beauty

GÉRARD MAUGER

Mots-clés : 
Capital corporel
Hexis corporelle
Force physique
Force de combat
Beauté

Keywords : 
Body capital
Body hexis
Physical strength
Beauty

Si les auteurs du Métier de Sociologue 
reprenaient à leur compte « le pré-
cepte de Durkheim exigeant que le 
social soit expliqué par le social et par 
le social seulement », ils récusaient 
également « la prétention sociologiste 
à rendre raison sociologiquement 
de tous les aspects de la réalité hu-
maine »1. De même, si Pierre Bourdieu 
rappelait, dans sa leçon inaugurale au 
Collège de France, que la sociologie 
doit refuser « toutes les formes du bio-
logisme qui tend toujours à naturaliser 
les différences sociales en les réduisant 
à des invariants anthropologiques », il 
précisait aussi que la sociologie « ne 
peut comprendre le jeu social dans 
ce qu’il a de plus essentiel qu’à condi-
tion de prendre en compte certaines 
des caractéristiques universelles de 
l’existence corporelle, comme le fait 
d’exister à l’état d’individu biologique-
ment séparé ou d’être cantonné dans 
un lieu et un moment, ou encore le 
fait d’être et de se savoir destiné à la 
mort »2. À ces propriétés corporelles 
« plus que scientifiquement attes-

tées », on peut en ajouter au moins 
trois autres : « l’altricialité secondaire » 
(dont Bernard Lahire inventoriait ré-
cemment les conséquences sociales3), 
la nécessité de se nourrir et la capacité 
de se reproduire. De toute évidence, 
ces caractéristiques universelles de 
l’espèce humaine portent à consé-
quences sociales à travers les possi-
bilités qu’elles ouvrent et les limites 
qu’elles imposent. De l’existence sé-
parée d’individus mortels résultent à 
la fois la composition atomisée de la 
société et la nécessité de sa reproduc-
tion. La nécessité physiologique de se 
nourrir a impliqué, en son temps, celle 
de la chasse et de la cueillette, puis 
celle de l’agriculture et de l’élevage. De 
la capacité de se reproduire résulte la 
formation de dyades sexuelles procréa-
trices. De l’altricialité secondaire résulte 
la dépendance prolongée de l’enfant 
vis-à-vis des adultes nourriciers. De 
même, le développement récent des 
sciences cognitives a mis en évidence 
l’ancrage neuronal des aspects les plus 
subjectifs de la perception consciente 

1    Bourdieu Pierre, Chamboredon Jean-Claude, Passeron Jean-
Claude, Le Métier de Sociologue, Paris, EPHE, Mouton and Bor-
das, 1968, p.42

2     Bourdieu Pierre, Leçon sur la leçon, Paris, Les Éditions de Mi-
nuit, 1982, pp.50-51.

3      Lahire Bernard, Les structures fondamentales des sociétés hu-
maines, Paris, Éditions la Découverte, 2023, pp.547-614. « L’al-
tricialité secondaire peut se définir en disant que, comparée 
à de nombreuses autres espèces, l’espèce humaine est carac-
térisée par une naissance prématurée et par une très longue 
période de développement (physiologique, et notamment cé-
rébral) extra-utérin » (p.547).

Le corps semble à la fois introuvable (parce que le « corps socialisé » tend à occulter 
le « corps organique ») et omniprésent (au titre de support de toute pratique). Mais, 
plutôt que d’opposer des pratiques corporelles à celles qui, particulièrement éthé-
rées, ne le seraient pas, on peut introduire une sorte d’« échelle de corporéité des 
pratiques ». Au pôle le plus corporel figurent les pratiques où le corps n’est pas seule-
ment le moyen ou le support de la pratique, mais sa finalité. De ce point de vue, hexis 
corporelle, force physique (force de travail et/ou force de combat) et esthétique cor-
porelle (« beauté ») suggèrent la pertinence du concept de « capital corporel » dans 
le cadre théorique de Bourdieu. Elles permettent de le distinguer du capital culturel 
(bien qu’il s’y apparente). En mobilisant, sans prétention à l’exhaustivité, une par-
tie des enquêtes où interviennent ces propriétés corporelles, on peut esquisser un 
inventaire des différentes sphères du monde social (« champs », « institutions », 
« marchés ») qui accordent une valeur au capital corporel et mettre ainsi en évidence 
l’intérêt empirique de cette espèce de capital. 

The body seems both untraceable (because the « socialized body » tends to obscure the 
« organic body ») and omnipresent (as the support of all practice). But, rather than oppo-
sing bodily practices to those that, particularly ethereal, are not, we can introduce a sort 
of « scale of corporeality of practices ». At the most corporeal pole are practices where the 
body is not only the means or support of the practice, but its end. From this point of view, 
bodily hexis, physical force (labor force and/or combat force) and bodily aesthetics (« 
beauty ») suggest the relevance of the concept of « bodily capital » in Bourdieu’s theoreti-
cal framework. They allow us to distinguish it from cultural capital (although it is related to 
it). By mobilizing, without claiming to be exhaustive, a part of the investigations in which 
these bodily properties intervene, we can outline an inventory of the different spheres of 
the social world (« fields », « institutions », «markets ») which give value to bodily capital 
and thus highlight the empirical interest of this type of capital.



GÉRARD MAUGER

DOCUMENT 59

4     Dehaene Stanislas, Vers une science de la vie mentale, Leçon 
inaugurale au Collège de France prononcée le 6 avril 2006, Pa-
ris, Collège de France, 2006.

5    Bourdieu Pierre, Méditations pascaliennes, Paris, Éditions du 
Seuil, 1997, p.163. À ce propos, P.  Bourdieu cite Jean-Pierre 
Changeux, L’Homme neuronal, Paris, Fayard, 1983 (note 10, 
p.300). Symétriquement, Jean-Pierre Changeux, qualifie la 
notion d’habitus de « concept-passerelle » entre diverses dis-
ciplines dont la sienne (Ce qui nous fait penser, Paris, Odile 
Jacob, 2000, pp.181-182).

6    Voir, par exemple, Ebobisse Wanja, Guille-Escuret Georges, 
Joly Marc, Kermaleguen Philippe, Truchon Lilian, Darwinisme 
et sciences sociales. L’œuvre de Patrick Tort. Analyses et en-
tretien, Paris, Honoré Champion, 2024. Pour une histoire des 
usages de la biologie en sciences sociales, voir Guillo Domi-
nique, « Les usages de la biologie en sciences sociales. Compa-
raison entre le naturalisme socio-anthropologique du dix-neu-
vième siècle et celui d’aujourd’hui », Revue européenne des 
sciences sociales, vol.50, n°1, 2012. 

7     Joly Marc, « Du déterminisme biologique au déterminisme so-
cial », in Joly Marc, Après la philosophie. Histoire et épistémo-
logie de la sociologie européenne, Paris, CNRS Éditions, 2020, 
pp.227-257.

8    Bernard Lahire, « Articuler biologie évolutive et sciences so-
ciales », in Les structures fondamentales des sociétés hu-
maines, op. cit., pp.35-44.

9     Joly Marc, Après la philosophie. Histoire et épistémologie de la 
sociologie européenne, op. cit., p.44. Nb : Il est évident, écrivait 
avant lui Edgar Morin, que « chaque homme est une totalité 
bio-psycho-sociologique » (Le paradigme perdu : la nature hu-
maine, Paris, Éditions du Seuil, 1973, p.22).

10   Voir Lemerle Sébastien, « Les habits neufs du biologisme en 
France », Actes de la recherche en sciences sociales, n°176-
177, 2009, pp.68-81.

11   Voir Lemerle Sébastien, Le singe, le gène et le neurone, Paris, 
PUF, 2014, p.5.

12   Ibid., pp.113-114.
13   Ibid., p.111.
14   Ibid., p.103.
15   Ibid., p.150.
16   Lemerle Sébastien et Reynaud-Paligot Carole, « Causalisme et 

contextualisation : sur les usages de la biologie par les sciences 
sociales », Revue européenne des sciences sociales, n°54-1, 
2016, p.173. La pratique de l’interdisciplinarité suppose au 
moins la maîtrise de deux disciplines  : ce qui ne va évidem-
ment pas de soi.

17   Boltanski Luc, « Les usages sociaux du corps », Annales ESC, 
26e année, n°1, 1971, pp.205-233. En ce qui concerne l’anthro-
pologie, voir l’article fondateur de Marcel Mauss, « Techniques 
du corps », in Sociologie et Anthropologie, Paris, Presses uni-
versitaires de France, 1950. En ce qui concerne l’histoire, voir 
les trois volumes de l’Histoire du corps, sous la direction d’Alain 
Corbin, Jean-Jacques Courtine, Georges Vigarello (Paris, Édi-
tions du Seuil, 2005 et 2006). En ce qui concerne la sociologie, 
voir Berthelot Jean-Michel, « Les sociologies et le corps », Cur-
rent Sociology, vol.33, n°2, 1985 ; Détrez Christine, La construc-
tion sociale du corps, Paris, Éditions du Seuil, 2002 ; Memmi 
Dominique, Guillo Dominique, Martin Olivier (dir.), La tentation 
du corps  : corporéité et sciences sociales, Paris, Éditions de 
l’EHESS, 2009 ; Le Breton David, La sociologie du corps, Presses 
universitaires de France, 2024.

18   Selon Marcel Mauss, « c’est généralement dans ces domaines 
mal partagés que gisent les problèmes les plus urgents [...] 
C’est là qu’il faut pénétrer ; on est sûr que c’est là qu’il y a des 
vérités à trouver » (« Techniques du corps », art. cit.).

19   Fausto-Sterling Anne, Corps en tous genres. La dualité des 
sexes à l’épreuve de la science, Paris, Editions La Découverte, 
2012, pp.19-21.

20   Sur le rapport « net/flou »  dans les travaux d’épistémologues 
et de logiciens, voir Thévenot Laurent, « Une jeunesse difficile. 
Les fonctions sociales du flou et de la rigueur dans les classe-
ments », Actes de la recherche en sciences sociales, n°26-27, 
1979, pp.3-18.

21   Tort Patrick, Sexe, race et culture, Conversation avec Régis 
Meyran, Paris, Éditions Textuel, 2014, p.74 et p.70.

22   Le Breton David, Sociologie du corps, op. cit., p.41.
23   Sur cette distinction, voir Martin Olivier, « Jean-Michel Berthe-

lot. L’émergence du corps en sociologie », in Memmi Domi-
nique, Guillo Dominique, Martin Olivier (dir.), La tentation du 
corps : corporéité et sciences sociales, op. cit., pp.123-142.

24   Ibid.

(via la neuro-imagerie cognitive)4. Ces 
découvertes trouvent également un 
écho dans les Méditations pascaliennes : 
les concepts de disposition et d’habitus 
supposent, en effet, précise P. Bourdieu, 
« la conditionnabilité comme capacité 
naturelle d’acquérir des capacités non 
naturelles » et, plus précisément, « l’ap-
prentissage comme transformation sé-
lective et durable du corps qui s’opère 
par renforcement ou affaiblissement 
des connexions synaptiques »5.

D’où l’invitation, depuis Charles 
Darwin6, réitérée récemment en 
France par Marc Joly7 ou Bernard La-
hire8, à articuler biologie et sciences 
sociales (articulation « bio-psycho-so-
ciologique », selon Marc Joly9). Mais, de 
façon générale, quitte à devoir repro-
duire ainsi le dualisme implicite entre 
corps et âme, soma et psyché, matériel 
et spirituel, la rupture durkheimienne 
avec la biologie et la psychologie a été 
reconduite en France dans la démar-
cation réitérée des sciences sociales 
par rapport au « darwinisme social » 
(d’Herbert Spencer à Alexis Carrel ou 
E. O. Wilson) et aux « théories biologi-
santes » récurrentes10. Pour des raisons 
à la fois culturelles, philosophiques et 
politiques, le monde intellectuel na-
tional, selon Sébastien Lemerle, est 
réfractaire à tout réductionnisme bio-
logique des comportements11. L’his-
toire de l’importation en France des 
sciences de la vie dans la production 
culturelle depuis le début des années 
1970, s’est traduite, en effet, par une 
« résistance prolongée aux tentatives 
de biologiser l’étude des phénomènes 
sociaux »12. Mais cette résistance a 
conduit également à « la réhabilitation 
de la notion de nature humaine »13 et 
provoqué « un double processus de 
moralisation du biologique et de bio-
logisation du moralisme médical » 
débouchant sur « l’installation durable 
de l’expertise biomédicale dans les dé-
bats publics »14. Pour rendre compte 
des « courts-circuits constatables entre 
des résultats scientifiques parcellaires 
et des extrapolations non contrôlées 
sous forme de discours à visées philo-
sophiques, anthropologiques, psycho-
logiques ou sociologiques »15 et éviter 
les ornières d’un « réductionnisme 
biologisant », Sébastien Lemerle et 
Carole Reynaud-Paligot suggèrent de 
focaliser le dialogue problématique 
entre sciences sociales et sciences du 
vivant sur la relation entre facteurs 
biologiques et « contexte » social16.

LE CORPS ENTRE 
SCIENCES ET LA VIE  
ET SCIENCES SOCIALES

Le corps apparaît comme un objet 
de prédilection pour ce genre de ren-
contre. Il apparaît, en effet, comme 
l’interface (nature/culture) entre 

sciences de la vie et sciences sociales. 
Les premières qui l’envisagent priori-
tairement sous l’angle de sa matéria-
lité biologique ne peuvent ignorer les 
déterminations sociales qui s’exercent 
sur lui  : les sciences sociales (à com-
mencer par l’histoire) ont montré 
depuis longtemps les multiples effets 
qu’exerce le monde social sur les corps 
et les pratiques corporelles. Symétri-
quement, les sciences sociales qui s’in-
téressent au corps sous divers angles, 
négligent souvent sa matérialité bio-
logique. C’est pourquoi, aborder la 
question du corps, c’est être confronté, 
comme le notait Luc Boltanski, à un 
« colloque interdisciplinaire » entre 
sciences de la vie et sciences sociales 
préoccupées, les unes et les autres, de 
soustraire l’étude du corps à l’emprise 
des autres disciplines17. Aux postulats 
naturalistes de l’anatomie et de la bio-
logie s’oppose la logique proprement 
sociologique du modelage culturel des 
usages du corps18.

La distinction homme/femme est deve-
nue emblématique de cette controverse. 
Mobilisant les travaux de la biologiste 
Anne Fausto-Sterling qui considère que 
« nos corps sont trop complexes pour 
offrir des réponses claires et nettes sur 
la différence sexuelle »19, un courant 
de la sociologie féministe mobilise ce 
continuum biologique contre la diffé-
renciation de sens commun fondée 
sur des données anatomiques. À cette 
opposition nette, elle substitue le flou20 
(« queer ») qui invite, sinon à ignorer 
l’opposition presque toujours manifeste 
entre masculin et féminin, du moins à 
récuser tout fondement biologique à 
cette opposition et à la réduire à une 
« construction sociale ». Mais, comme 
le relève Patrick Tort, « si le sexe biolo-
gique n’existait pas, comment défini-
riez-vous le genre ? ». Si l’on peut mettre 
en évidence des histoires culturelles de 
la représentation et du traitement des 
différences sexuelles, « nier l’existence 
du sexe biologique au nom de la lutte 
contre le sexisme ridiculise […] les te-
nant(e)s de ce type d’argument »21.

Pour tenter d’échapper à cet ostra-
cisme mutuel entre sciences de la vie 
et sciences sociales, on peut remar-
quer que toutes les pratiques sociales, 
y compris les plus spirituelles, sont 
aussi des pratiques corporelles  : John 
R. Searle considère, par exemple, sans 
rencontrer de désaccord, que les phé-
nomènes de l’esprit sont des phéno-
mènes du cerveau. En fait, la difficulté 
rencontrée pour définir des pratiques 
corporelles et, ce faisant, une socio-
logie du corps, réside dans le fait que 
« toute activité sollicite une mise en 
jeu du corps »22. Le corps semble à la 
fois introuvable (parce que le « corps 
socialisé » tend à occulter le « corps 
organique »23) et omniprésent (au titre 
de support de toute pratique). L’émer-

gence du corps dans la sociologie fran-
çaise contemporaine s’affirme d’abord, 
selon Jean-Michel Berthelot, dans le 
cadre de la sociologie du travail, de 
la sociologie de la santé et de la so-
ciologie du sport24. En fait, plutôt que 
d’opposer des pratiques corporelles à 
celles qui, particulièrement éthérées, 
ne le seraient pas, on peut introduire 
une sorte d’« échelle de corporéité 
des pratiques ». Au pôle le plus corpo-
rel, figurent les pratiques où le corps 
n’est pas seulement « le moyen » ou 
« le support » de la pratique, mais « sa 
finalité », comme toutes celles qui 
cherchent à obtenir un corps de man-
nequin, de danseur, de boxeur, etc. 
Dans ce registre des fins proprement 
corporelles, on peut retenir la force 
physique (« force de travail » et/ou 
« force de combat ») et l’esthétique 



60 DOCUMENT

LE CAPITAL CORPOREL

25   Bourdieu Pierre, « Remarques provisoires sur la perception 
sociale du corps », Actes de la recherche en sciences sociales, 
vol.14, 1977, pp.51-54.

26   La notion de « capital corporel » figure incidemment dans La 
Distinction (Paris, Éditions de Minuit, 1979), page 227 (à propos 
des femmes de la petite bourgeoisie) et page 239 (à propos des 
pratiques sportives de la classe dominante).

27   Un article initial introduisait la notion de « capital corporel » 
(Mauger Gérard et Poliak Claude, « Les loubards », Actes de la 
recherche en sciences sociales, n°50, 1983, pp.49-67). Ultérieu-
rement, j’ai précisé la forme prise par ce capital corporel dans 
« le monde des bandes » en introduisant la notion de « capital 
agonistique » (Mauger Gérard, Les Bandes, le Milieu et la Bohème 
Populaire. Études de Sociologie de la Déviance des Jeunes des 
Classes Populaires (1975-2005), Éditions Belin, Paris, 2006  et 
Mauger Gérard, La sociologie de la délinquance juvénile, Paris, 
Éditions la Découverte, 2009). Sur ce sujet, voir infra.

28   Je remercie Dominique Memmi, Louis Pinto et Claude Poliak 
pour leur lecture attentive d’une première version de ce texte 
et pour leurs suggestions. Je me suis efforcé d’en tenir compte, 
mais il va de soi que ce texte n’engage que la responsabilité 
de son auteur.

29   Sur ce sujet, voir le chapitre 3 de Mauger Gérard, Avec Bour-
dieu. Un parcours sociologique, Paris, Presses universitaires de 
France, 2024, pp.183-210.

30   P.  Bourdieu invite à « abandonner la dichotomie de l’écono-
mique et du non-économique qui interdit d’appréhender la 
science des pratiques économiques comme un cas particulier 
d’une science générale de l’économie des pratiques, capable 
de traiter toutes les pratiques, y compris celles qui se veulent 
désintéressées ou gratuites, donc affranchies de l’économie, 
comme des pratiques économiques, orientées vers la maxi-
misation du profit, matériel ou symbolique » (Esquisse d’une 
théorie de la pratique, Genève, Librairie Droz, 1972, p.242). Sur 
ce sujet, voir Adjerad Daniel, La question de l’économie chez 
Pierre Bourdieu. Une enquête philosophique, Villeneuve d’Acsq, 
Presses Universitaires du Septentrion, 2023.

31   Hiraku Desan Mathieu, « Bourdieu, Marx and Capital. A Critique 
of the Extension Model », Sociological Theory, vol.31, n°4, 
2013, pp.318-342. De même, selon Craig Calhoun, « Bour-
dieu ne voit invariablement dans le capital qu’une ressource 
(c’est-à-dire une forme de richesse) qui procure du pouvoir » 
(« Habitus, Field, and capital », in Calhoun Craig, LiPuma Edward 
et Postone Poshe (dir.), Bourdieu. Critical Perspectives, Cam-
bridge, Polity Press 1993, p.69).

32   Voir Duval Julien, « Capital économique », in Sapiro Gisèle (dir.), 
Dictionnaire international Bourdieu, Paris, CNRS Éditions, 2020, 
pp.109-110.

33   Bourdieu Pierre et Passeron Jean-Claude, Les Héritiers. Les étu-
diants et la culture, Paris, Éditions de Minuit, 1964.

34   Bourdieu Pierre et Passeron Jean-Claude, La Reproduction. 
Éléments pour une théorie du système d’enseignement, Paris, 
Éditions de Minuit, 1970.

35   Bourdieu Pierre, « Les trois états du capital culturel », Actes de 
la recherche en sciences sociales, n°30, 1979, p.3.

36   Bourdieu Pierre, « Les trois états du capital culturel », art. cit.
37   Bourdieu Pierre, « le capital social. Notes provisoires », Actes de 

la recherche en sciences sociales, n°31, 1980, pp.2-3.
38   À ce propos, voir  : Bourdieu Pierre, La Noblesse d’État. Grandes 

écoles et esprit de corps, Paris, Les Éditions de Minuit, 1989, p.418.

corporelle (« la beauté »). C’est cette 
distinction que faisait P.  Bourdieu en 
décrivant le corps comme « source 
d’énergie mécanique » et comme 
« forme perceptible, produisant […] 
une impression »25.

La proposition d’introduire la notion 
de capital corporel dans la liste des ca-
pitaux établie par P.  Bourdieu26 repose 
sur deux raisons. La première est em-
pirique  : initialement, la notion m’était 
apparue nécessaire pour rendre compte 
d’enquêtes répétées sur « le monde des 
bandes »27. La deuxième est théorique  : 
la plupart des sociologues (en particu-
lier les sociologues du sport), attentifs au 
modelage culturel des corps, envisagent 
les ressources corporelles comme une 
forme de capital culturel et mécon-
naissent ainsi, comme on essaiera de le 
montrer, la spécificité du capital corpo-
rel. Pour justifier la pertinence et l’intérêt 
théorique et empirique de cette espèce 
de capital, on rappellera d’abord les pro-
priétés du concept de « capital » dans le 
cadre théorique de P. Bourdieu. On met-
tra ensuite en évidence les trois formes 
du capital corporel : ce faisant, on mon-
trera en quoi il se démarque du capital 
culturel. Enfin, en mobilisant, sans pré-
tention à l’exhaustivité, une partie des 
enquêtes où interviennent les propriétés 

corporelles, on établira à titre indicatif, 
un inventaire des différentes sphères 
du monde social (« champs », « institu-
tions », « marchés ») qui accordent une 
valeur au capital corporel28. 

LES CAPITAUX DANS  
LA SOCIOLOGIE  
DE P. BOURDIEU29

L’importation par P.  Bourdieu d’un 
vocabulaire économique (capital, in-
térêt, investissement) dans l’univers 
conceptuel de la sociologie a d’abord 
permis l’usage d’un mode de pensée 
matérialiste dans la sphère culturelle 
qui y est sans doute la plus réfrac-
taire. Mais, paradoxalement, cette dé-
marche était aussi un instrument de 
lutte contre « l’économisme » qui ne 
connaît que l’intérêt matériel et la re-
cherche délibérée de la maximisation 
des profits monétaires. Il s’agissait, en 
effet, de montrer que les pratiques ont 
une économie qui ne peut pas être 
réduite à la raison économique et de 
généraliser ainsi la notion de capital30.

Au fil du temps, P.  Bourdieu a été 
conduit à distinguer trois espèces prin-
cipales de capital  : le  capital écono-
mique, le capital culturel et le capital 
social, convertibles en capital symbo-
lique. Dans la sociologie de P. Bourdieu, 
le concept de capital économique ne se 
confond pas avec celui de Marx  : « ce 
qui définit, en effet, le capital comme 
capital pour P. Bourdieu, ce n’est pas sa 
nature de travail accumulé, mais son 
appropriation exclusive et son inves-
tissement comme arme et enjeu dans 
un champ », précise Mathieu Hiraku 
Desan31. Dans ce cadre théorique, le ca-
pital économique est le pouvoir associé 
à la propriété de ressources matérielles. 
« Capital objectivé », il existe égale-
ment à l’état « institutionnalisé » sous la 
forme de titres de propriété. C’est aussi 
l’espèce de capital la plus liquide (sous 
sa forme monétaire). Facilement trans-
missible, il est convertible en d’autres 
espèces de capital. L’autonomisation 
croissante du champ économique fait 
du capital économique le principe do-
minant de domination dans les sociétés 
capitalistes. Avec l’essor du néolibéra-
lisme, la domination du capital écono-
mique et financier se renforce au sein 
du champ du pouvoir32.

Le concept de capital culturel appa-
raît d’abord, sous la forme d’héritage 
culturel dans Les Héritiers33, puis dans 
La Reproduction34  : la transmission 
domestique de « capital culturel » y 
apparaît comme « le mieux caché et 
le plus déterminant socialement des 
investissements éducatifs »35. Ultérieu-
rement, P. Bourdieu a mis en évidence 
les trois états du capital culturel  : il 
existe « à l’état incorporé », c’est-à-dire 

sous la forme de dispositions durables 
de l’organisme, « à l’état objectivé », 
sous la forme de biens culturels […] 
et « à l’état institutionnalisé » (sous la 
forme de titres scolaires)36. Ces trois 
états permettent de préciser les pro-
priétés du capital culturel qui le rap-
prochent et le distinguent de celles du 
capital économique. Du point de vue 
de la transmission, le capital culturel à 
l’état incorporé, « avoir devenu être », 
disparait avec la mort de son déten-
teur. À la différence d’un titre de pro-
priété ou d’un titre de noblesse, il ne 
peut être transmis instantanément par 
le don ou la transmission héréditaire, 
l’achat ou l’échange : il exige une incor-
poration, c’est-à-dire un travail d’in-
culcation et un travail d’assimilation, 
travail de l’individu sur lui-même (« il 
se cultive »). Par ailleurs, celui qui le 
transmet ne s’en défait pas et il peut le 
transmettre plusieurs fois au cours de 
son existence. Le capital culturel peut 
s’acquérir, pour partie, de manière in-
saisissable et inconsciente, par toutes 
les formes de transmission implicite 
(à commencer par l’apprentissage do-
mestique de la langue parlée) et par 
l’effet éducatif qu’exerce le capital 
culturel objectivé intégré à l’environ-
nement familial. Et, c’est en raison de 
l’invisibilité de sa transmission hérédi-
taire qu’il est prédisposé à fonctionner 
comme  capital symbolique, c’est-à-
dire méconnu et reconnu, cumulant 
les prestiges de la propriété innée 
(l’idéologie du don) et les mérites de 
l’acquisition (la méritocratie).

Dans un bref article, P. Bourdieu défi-
nit  « le capital social » comme « l’en-
semble des ressources actuelles ou 
potentielles qui sont liées à la posses-
sion d’un réseau durable de relations 
plus ou moins institutionnalisées d’in-
terconnaissance et d’inter-reconnais-
sance »37. Ces relations produisent un 
« effet multiplicateur » du capital éco-
nomique et/ou culturel détenu. Mais, 
dans la mesure où il ne fait que renfor-
cer les autres espèces de capital, le ca-
pital social ne constitue pas vraiment 
une espèce de capital indépendante38.

La notion de « capital symbolique » 
qui apparaît dans les premières 
recherches de P.  Bourdieu, a été 
constamment remaniée jusqu’aux Mé-
ditations pascaliennes. Il y est défini 
comme « toute espèce de capital (éco-
nomique, culturel, social) [qui] tend 
(à des degrés différents) à fonctionner 
comme capital symbolique (en sorte 
qu’il vaudrait peut-être mieux parler, 
en toute rigueur, d’effets symboliques 
du capital) lorsqu’il obtient une re-
connaissance explicite ou pratique, 
celle d’un habitus structuré selon les 
mêmes structures que l’espace où il 
est engendré. Autrement dit, le capi-
tal symbolique […] n’est pas une es-
pèce de capital, mais ce que devient 



GÉRARD MAUGER

DOCUMENT 61

39   Bourdieu Pierre, Méditations pascaliennes, op. cit., p.285.
40   Bourdieu Pierre et Wacquant Loïc, Réponses. Pour une anthro-

pologie réflexive, Paris, Éditions du Seuil, 1992, p.74.
41   Bourdieu Pierre, Sociologie générale, Volume 1, Cours au Col-

lège de France 1981-1983, Paris, Éditions Raisons d’agir/Édi-
tions du Seuil, 2015, p.521.

42   « Il y a des cartes, disait P.  Bourdieu, qui sont valables, effi-
cientes, dans tous les champs — ce sont les espèces fonda-
mentales de capital » (Bourdieu Pierre avec Wacquant Loïc, 
Réponses. Pour une Anthropologie réflexive, op. cit., p.74).

43   Lenoir Remi, « La notion de capital social dans l’œuvre de Pierre 
Bourdieu », Regards sociologiques, n°47-48, 2015, pp.107-130.

44   Bourdieu Pierre, La Noblesse d’État. Grandes écoles et esprit de 
corps, op. cit., pp.373-427.

45   Voir Mauger Gérard (dir.), Droits d’entrée. Modalités et condi-
tions d’accès aux univers artistique, Paris, Éditions de la Maison 
des Sciences de l’Homme, 2006.

46   Voir Mears Ashley, Very Important People. Argent, gloire et 
beauté : enquête au cœur de la jet-set, Paris, Éditions La Dé-
couverte, 2020.

47   Bourdieu Pierre, « Remarques provisoires sur la perception so-
ciale du corps », art. cit.

48   Bourdieu Pierre, La Distinction. Critique sociale du jugement, 
Paris, Les Éditions de Minuit, 1979, p.552.

49   Selon Jean-Michel Berthelot, le corps, « opérateur généralisé de 
(dé)monstration du social », est un inépuisable et multidimen-
sionnel réservoir de signes. Le système de signes distinctifs 
constitutif de ce « langage  corporel » est homologue du sys-
tème des positions sociales : les taxinomies en vigueur tendent 
à opposer en les hiérarchisant les propriétés corporelles les 
plus fréquentes chez les dominants et les plus fréquentes 
chez les dominés (« Le corps comme opérateur discursif ou 
les apories d’une sociologie du corps », Sociologie et sociétés, 
vol.24, n°1, 1992, pp.10-18). 

50   Sur la distinction entre « travail simple « et « travail complexe 
« dans l’œuvre de Marx voir, Cayatte Jean-Louis, « Travail 
simple et travail complexe chez Marx », Revue économique, 
vol.35, n°2, 1984. pp.221— 246 

51   Marx Karl, Le Capital, Livre I, in Œuvres I, Économie I, Paris, Édi-
tions Gallimard, 1963, p.715.

toute espèce de capital, lorsqu’elle est 
méconnue en tant que capital, c’est-
à-dire en tant que force, pouvoir ou 
capacité d’exploitation (actuelle ou 
potentielle), donc reconnue comme 
légitime »39. Cette reconnaissance sup-
pose des agents disposés à reconnaître, 
donc ayant intériorisé les schèmes de 
perception correspondants.

Avec le développement de la théorie 
des champs, P. Bourdieu a été conduit 
à multiplier les espèces de capital en 
associant à chaque champ un « capital 
spécifique » : « un capital ou une espèce 
de capital, c’est ce qui est efficient dans 
un champ déterminé, à la fois en tant 
qu’arme et en tant qu’enjeu »40. Dans 
cette perspective, il y a autant d’espèces 
de capitaux que de champs relative-
ment autonomes : champ économique, 
politique, scientifique, religieux, artis-
tique, sportif, etc. Le capital spécifique 
est à la fois la condition nécessaire pour 
accéder à un champ, une arme dans les 
luttes internes et l’enjeu de ces luttes. 
Certaines espèces de capital (écono-
mique, culturel, social) valent dans tous 
les champs, mais leur valeur, donc leur 
hiérarchie, varie selon les champs. La 
diversification des champs implique 
la multiplication des « capitaux spéci-
fiques »  : « il y a, au fond, autant d’es-
pèces différentes de capital que de 
champs », constatait P. Bourdieu41. 

Peut-on mettre en évidence des pro-
priétés communes aux différentes 
espèces de capital ? Le capital écono-
mique et le capital culturel définissent 
les structures de l’espace social42, le 
capital social et le capital symbolique, 
« propriétés secondes, sinon secon-
daires »43, ne font que renforcer ou re-
doubler les effets des deux premiers. 
Le capital économique et le capital 
culturel (sous sa forme scolaire) appa-
raissent comme des grandeurs mesu-
rables. Leur inégale distribution et l’in-
tériorisation quasi universelle de leur 
valeur sont au principe des rapports 
de domination entre les classes so-
ciales. Par ailleurs, le droit successoral, 
d’une part, et les mécanismes de  l’hé-
ritage culturel, d’autre part, assurent 
les conditions de reproduction de leur 
inégale distribution (« le capital va au 
capital »). Les stratégies de reproduc-
tion  (stratégies de fécondité, matri-
moniale, successorale, éducative, etc.) 
s’adaptent à la fois à la composition des 
patrimoines à transmettre et à l’état des 
mécanismes de reproduction44. L’exis-
tence de trois formes — objectivée, ins-
titutionnalisée et incorporée, propres 
au capital culturel — varie en fonction 
des espèces de capital. Le capital éco-
nomique existe à l’état objectivé et ins-
titutionnalisé, mais il n’existe pas à l’état 
incorporé (sinon sous la forme de dis-
positions à l’accumulation). Sans autre 
existence objectivée que celle d’un 
carnet d’adresses, le capital social peut 

exister à l’état institutionnalisé (sous 
la forme, par exemple, d’associations 
d’anciens élèves), mais n’existe pas à 
l’état incorporé (sinon sous la forme de 
dispositions à l’entretenir, le mobiliser 
ou l’accumuler : « esprit de famille » ou 
« esprit de corps »). Quant au capital 
symbolique, on peut en voir des formes 
institutionnalisées dans les titres, les 
décorations et sans doute aussi la trace 
incorporée dans une hexis corporelle. 
La valeur des différentes espèces de ca-
pital est variable d’un champ à l’autre, 
d’un marché à l’autre : tel niveau de telle 
espèce de capital peut définir le « droit 
d’entrée » dans tel champ45, telle espèce 
de capital peut avoir cours ou non dans 
tel champ ou sur tel marché.

LES TROIS FORMES  
ET LA SPÉCIFICITÉ  
DU CAPITAL CORPOREL

Établir la spécificité du capital cor-
porel évidemment distinct du capi-
tal économique, du capital social et 
du capital symbolique (même s’il est 
convertible en capital économique 
et bien qu’il puisse valoir à celles et 
ceux qui le détiennent une « aura » 
spécifique, i. e. du capital symbolique, 
permettant ainsi d’acquérir du capital 
social46), suppose surtout de montrer 
que ses propriétés ne sont pas réduc-
tibles à celles du capital culturel. Dans 
cette perspective, on mettra d’abord 
en évidence les trois aspects du capi-
tal corporel qui définissent trois cri-
tères d’évaluation  : hexis corporelle, 
force physique et beauté corporelle. 
On montrera ensuite que ces proprié-
tés constitutives du capital corporel 
conduisent à le distinguer du capital 
culturel (bien qu’il s’y apparente).

Hexis corporelle

En ce qui concerne l’apparence cor-
porelle (« ce que le langage ordinaire 
appelle le physique »), P.  Bourdieu 
distingue « la conformation propre-
ment physique » (dont la perception 
ordinaire évalue d’emblée la beauté et/
ou la force), de la manière de tenir son 
corps, de le présenter aux autres qu’il 
désigne sous la notion d’« hexis corpo-
relle ». Il la définit comme « le rapport 
au corps progressivement incorporé 
qui donne au corps sa physionomie 
proprement sociale », « une manière 
globale de tenir son corps, de le pré-
senter aux autres »47. Dans La Distinc-
tion, il précise que l’hexis corporelle 
est une manière d’exprimer « le sens 
que l’on a […] de sa propre valeur so-
ciale »48. Forme incorporée de l’habi-
tus de classe, elle fonctionne comme 
un langage doté de « propriétés signi-
fiantes » par lequel on est parlé plus 
qu’on ne parle49.

Produit de l’origine et/ou de l’appar-
tenance sociale, l’hexis corporelle 
dépend également de propriétés cor-
porelles comme la beauté ou la force 
physique qui contribuent à la valeur 
attribuée à ce capital corporel. Source 
d’assurance (aisance, charme, cha-
risme) ou d’embarras (gaucherie, ma-
laise, gêne, timidité), elle apparaît ain-
si comme un privilège ou un handicap, 
le moins consciemment contrôlé et 
contrôlable, capable de consolider (ou 
de fragiliser) l’assurance « intérieure » 
(associée au capital économique et/ou 
au capital culturel détenu) et suscep-
tible d’impressionner (favorablement 
ou défavorablement) « l’extérieur ». 
Dotée d’une valeur implicite (posi-
tive ou négative) dans n’importe quel 
champ ou sur n’importe quel marché, 
l’hexis corporelle, semblable en cela au 
capital social, produit un « effet mul-
tiplicateur » (ou « destructeur ») des 
ressources détenues.

Force physique

« Source d’énergie mécanique », la 
force physique est un aspect essen-
tiel de la « force de travail simple »50. 
« Dépense de force humaine », elle 
est dotée d’une valeur sur le marché 
du travail capitaliste (celle de la force 
de travail). Marx précise que, sous 
le nom de « force de travail » ou de 
« puissance de travail », « il faut com-
prendre l’ensemble des facultés phy-
siques ou intellectuelles qui existent 
dans le corps d’un homme, dans sa 
personnalité vivante »51. Dans le cadre 
de la société kabyle, P. Bourdieu met-
tait également en évidence, outre le 
capital économique et le capital sym-
bolique, « le capital de force physique 
(lié à la capacité de mobilisation, donc 



62 DOCUMENT

LE CAPITAL CORPOREL

au nombre et à la combativité) »52 et, 
dans La Distinction, il considère que 
« la classe paysanne et la classe ou-
vrière ont en commun de dépendre 
d’une force de travail que les lois de 
la reproduction culturelle et du mar-
ché du travail réduisent, plus que pour 
aucune autre classe, à la force muscu-
laire »53. L’emploi de la force physique 
comme force de travail simple (celle 
des manœuvres ou des « travailleurs 
de force », dont on dit qu’« ils n’ont que 
leurs bras ») tend à se raréfier et à se 
dévaluer avec le développement du 
machinisme54. Dans l’hexagone, il se 
perpétue néanmoins dans des secteurs 
traditionnels comme le bâtiment ou la 
manutention ou, plus récents, comme 
la logistique55. C’est ainsi que l’usure 
des corps au travail (liée à la pénibilité, 
aux maladies professionnelles et aux 
accidents du travail) reste très inégale-
ment distribuée.

Envisagé comme force de combat, le ca-
pital corporel, était, selon Norbert Elias, 
l’espèce de capital dominante  dans les 
cités-États grecques : « la force physique 

d’un individu, sa capacité à assurer sa 
survie, grâce à sa propre puissance de 
lutte, étaient un déterminant essentiel 
de tous les types de relations humaines » 
et « il n’était guère possible à un homme 
au corps faible ou difforme d’atteindre 
ou de conserver une position sociale ou 
un pouvoir politique importants »56. La 
force de combat reste le principe domi-
nant de domination jusqu’à l’aube de la 
France moderne : « la vigueur physique 
et sa manifestation demeurent un signe 
de pouvoir », note ainsi Georges Vigarel-
lo57. Mais, outre que la force physique 
comme force de combat se dévaluait 
« techniquement » au fil du temps avec 
le développement des armes à feu, le 
« processus de civilisation » mis en évi-
dence par Norbert Elias58, impliquait 
un processus d’euphémisation de la 
violence (contrôle corporel, règles de ci-
vilité, etc.). Avec la prohibition du duel, 
l’interdiction de l’usage privé de la force 
physique comme force de combat, en ré-
servait le monopole à l’armée et à la po-
lice59. On verra toutefois que son usage se 
perpétue également, « en marge », dans 
le « monde des bandes » et celui de la 
« délinquance professionnelle ».

La force physique continue d’avoir 
cours dans le monde du sport, mais le 
degré de violence physique des jeux 
de l’Antiquité ou du Moyen-Âge était 
« beaucoup plus élevé qui celui qui 
est admis par les règles beaucoup plus 
détaillées et différenciées des sports 
contemporains correspondants ». Ces 
jeux étaient alors « autant une épreuve 
d’endurance physique et de force mus-
culaire pure que d’adresse » et ils « per-
pétuaient, sous la forme d’un amuse-
ment violent, les haines entre groupes 
ethniques, les animosités entre locali-
tés, les tensions entre générations ou, à 
l’intérieur d’une même communauté, 
entre groupes de statuts différents »60. 
Le sport moderne, né de l’euphémisa-
tion de la violence61 et inventé en An-
gleterre au milieu du XIXe siècle, et la 
gymnastique, issue de l’Europe conti-
nentale, ont transposé le vieil idéal 
chevaleresque en idéal méritocratique 
et démocratique.

Beauté corporelle

Si la force physique est « objectivable » 
dans des performances sportives, la 
beauté corporelle (irréductible à des 
mensurations) dépend des schèmes de 
perception et d’appréciation de celles 
et ceux qui en jugent. Bien qu’il s’agisse 
d’une qualité intemporelle et univer-
selle, elle apparaît ainsi (au moins 
jusqu’à une date récente) comme une 
grandeur relative dans le temps et dans 
l’espace62. Dans la France moderne, les 
canons de beauté sont fixés par ceux 
qui sont « en vigueur dans les classes 
supérieures »63 et la beauté ne se défi-
nit d’abord qu’au féminin64, mais elle 
s’étend progressivement au masculin 

et redéfinit les « codes de la virilité »65.
Initialement focalisé sur le visage 
féminin, l’intérêt s’étend progressi-
vement au corps (« les formes »). Le 
XVIe siècle, où le regard sur « le beau 
sexe » est orienté par « un code de mo-
ralité », voit « le triomphe du haut » 
(buste, visage, yeux, mains,). Mais, au 
fil de l’affranchissement de la morale 
religieuse, le regard se déplace vers 
« le bas corporel » : « le corset devient 
l’instrument de la bonne tenue ». Au 
XIXe  siècle, « le bas » réhabilité ac-
quiert graduellement une place essen-
tielle dans l’esthétique féminine. La 
lente mise en visibilité des contours fé-
minins accompagne une « esthétique 
de la minceur » et la mise en place 
d’un « marché de la beauté » (instituts 
de beauté et chirurgie esthétique).

La mise en place de concours de beau-
té et la publicité faite aux stars tendent 
à standardiser et universaliser la dé-
finition des critères de beauté  : à s’en 
tenir aux enquêtes rassemblées par 
Jean-François Amadieu, « certains 
standards de beauté transcendent dé-
sormais les frontières géographiques, 
les cultures, les milieux sociaux et les 
sexes […] via la publicité, la télévision, 
le cinéma ou la presse »66. Par ailleurs, 
ces concours (comme les agences de 
mannequins67) contribuent à son éro-
tisation (« glamour », « sex-appeal »)68. 
Catherine Hakim69 voit ainsi dans 
la beauté une des six composantes 
du « capital érotique »  : en fait, les 
cinq autres sont réductibles à l’hexis 
corporelle (dont procède le « sex-ap-
peal » associé à la beauté). De même, 
la définition du « capital sexuel » par 
Dana Kaplan et Eva Illouz70 associe la 
beauté du corps (« attractiveness ») 
au « sex-appeal » (« sexiness »), c’est-
à-dire la beauté dans sa définition 
dominante à une hexis corporelle spé-
cifique (« sexy », entre « séduction » et 
« vulgarité »).

Propriétés du capital corporel

Le corps, dans ses aspects modi-
fiables, est l’objet d’investissements 
qui cherchent à le rapprocher de la 
conformation souhaitée par rapport à 
des critères d’évaluation esthétiques 
ou sportifs. De ce point de vue, le ca-
pital corporel, comme le capital cultu-
rel, suppose un travail de l’individu sur 
lui-même  : sur la base d’une dotation 
somatique héritée, le corps peut, en 
effet, être (inégalement) retouché. 
Dans le registre de la beauté, la mise 
en conformité du corps réel au corps 
idéal (selon les critères esthétiques 
dominants) suppose, outre un régime 
d’auto-surveillance constante (pour 
répondre aujourd’hui à l’injonction 
de rester mince), un usage intensif 
des soins du corps, du maquillage, du 
coiffeur et, le cas échéant, de la chirur-
gie esthétique71. De même, dans l’ordre 

52   Bourdieu Pierre, Esquisse d’une théorie de la pratique, op. cit., 
p.242.

53   Bourdieu Pierre, La Distinction, Critique sociale du jugement, 
op. cit., p.447.

54   Luc Boltanski note également la « diminution de l’importance 
de l’activité physique parmi les facteurs de production » (« Les 
usages sociaux du corps », art. cit., p.226).

55   Voir Mauger Gérard, Les Classes sociales en France, Paris, Édi-
tions La Découverte, 2024.

56   Elias Norbert, « Sport et violence », Actes de la recherche en 
sciences sociales, vol.2, n°6, 1976, p.10, p.13 et p.15.

57   Vigarello Georges, Du jeu ancien au sport moderne. Une histoire 
sociale, Paris, Éditions du Seuil, 2024, p.19.

58   Elias Norbert, La Civilisation des mœurs, Paris, Calmann-Lévy, 1973.
59   On sait que, selon Max Weber, « l’État, est cette communauté 

humaine qui, à l’intérieur d’un territoire déterminé […] reven-
dique pour elle-même et parvient à imposer le monopole de la 
violence physique légitime » (Le Savant et le Politique, Préface, 
Paris, Éditions la Découverte, 2003, p.118).

60   Elias Norbert, « Sport et violence », art. cit., p.9 et p.17.
61   Voir Elias Norbert, Dunning Eric, Sport et civilisation. La violence 

maîtrisée, Paris, Librairie Arthème Fayard, 1994 ; Defrance 
Jacques, Sociologie du sport, Paris, Éditions la Découverte, 
1995 ; Vigarello Georges, Du jeu ancien au sport moderne. Une 
histoire sociale, op. cit.

62   « Demandez à un crapaud ce que c’est que la beauté ? Il vous ré-
pondra que c’est sa crapaude avec deux gros yeux ronds sortis 
de sa petite tête, une gueule longue et plate, un ventre jaune, 
un dos brun », écrivait Voltaire (article « Beau », Dictionnaire 
philosophique, 1764).

63   Boltanski Luc, « Les usages sociaux du corps », art. cit., p.224. 
Dans La Princesse de Clèves, Madame de  Staël considère ain-
si que  : « Jamais Cour n’a eu autant de belles personnes et 
d’hommes admirablement bien faits ; et il semblait que la nature 
eût pris plaisir à placer ce qu’elle donne de plus beau dans les 
plus grandes princesses et les plus beaux princes » (cité in Détrez 
Christine, La construction sociale du corps, op. cit., p.59).

64   Voir Vigarello Georges, Histoire de la beauté. Le corps et l’art 
d’embellir de la Renaissance à nos jours, Paris, Éditions du 
Seuil, 2004, pp.27-29 et pp.233-235.

65   Sans pouvoir le démontrer, il me semble que la littérature ac-
corde plus d’intérêt (et d’importance) à la beauté masculine 
que la sociologie (sur les usages possibles de la littérature en 
sociologie, voir Mauger Gérard, « Notes sur la sociologie “dans” 
la littérature », Regards sociologiques, n°59, 2022, pp.85-88). 
Dans Le Rouge et le Noir, Stendhal souligne « la beauté du teint, 
les grands yeux noirs et les jolis cheveux qui frisaient » de Ju-
lien Sorel, de sorte que, dès la première rencontre, « Madame 
de Rênal fut frappée de l’extrême beauté de Julien », par « la 
forme presque féminine de ses traits » dépourvus de « l’air 
mâle que l’on trouve communément nécessaire à la beauté 
d’un homme » (Stendhal, Romans et nouvelles I, texte établi par 
et annoté par Henri Martineau, Paris, Librairie Gallimard  (col. 
Bibliothèque de La Pléiade), 1952, pp.242-244). 

66   Amadieu Jean-François, Le poids des apparences. Beauté, 
amour et gloire, Paris, Odile Jacob, 2002, pp.19-20.

67   Voir Mensitieri Giulia, « Le plus beau métier du monde ». Dans 
les coulisses de l’industrie de la mode, Paris, Éditions La Dé-
couverte, 2020.

68   Cette ébauche d’histoire sociale de la beauté est empruntée à 
Georges Vigarello, Histoire de la beauté. Le corps et l’art d’em-
bellir de la Renaissance à nos jours, op. cit.

69   Hakim Catherine, Erotic capital. The power of attraction in the 
Boardroom and the Bedroom, op. cit.

70   Illouz Eva et Kaplan Dana, Le capital sexuel, Paris, Éditions du 
Seuil, 2023.

71   Dans la mesure où la sculpture antique reste un modèle de 
beauté masculine, le « body building » définit une stratégie 
méthodique de « construction » du corps recherché.



GÉRARD MAUGER

DOCUMENT 63

de la force physique, le corps peut être 
profondément remodelé en termes de 
volume, de forme, d’habiletés., au prix 
d’un entraînement intensif (et d’une 
surveillance méthodique des princi-
pales fonctions physiologiques)72. En-
fin, lié au corps de son porteur comme 
le capital culturel, le capital corporel 
a, plus encore que le capital culturel, 
« l’air naturel » (ce que — de facto — il 
est également). De ce point de vue, la 
« culture physique » apparaît comme 
une forme de « culture » et le capital 
corporel comme une forme incorpo-
rée de capital culturel.

Pourtant, si certaines propriétés du ca-
pital corporel l’apparentent au capital 
culturel, d’autres l’en différencient et 
justifient d’en faire une espèce de ca-
pital distincte. À la différence du capi-
tal culturel qui existe à la fois à l’état 
objectivé, institutionnalisé et incor-
poré, le capital corporel n’existe qu’à 
l’état incorporé ou plus précisément 
« incarné ». Sans doute peut-on voir 
dans les palmarès sportifs ou ceux des 
concours de beauté, des équivalents 
des titres de propriété ou des titres 
scolaires, donc des formes (faible-
ment) institutionnalisées de capital 
corporel, mais il n’existe pas à l’état 
objectivé. À la différence du capital 
culturel, le capital corporel n’est pas 
dissociable de son porteur73 et, de ce 
fait, il ne saurait être cédé. Incorporé, 
il vit, se dégrade74 et meurt avec son 
détenteur et ne peut être transmis que 
sous la forme aléatoire d’une transmis-
sion génétique. Si le langage (i. e. la res-
source canonique du capital culturel) 
est « une technique du corps » et si « la 
compétence proprement linguistique, 
et tout spécialement phonologique, 
est une dimension de l’hexis corpo-
relle où s’exprime tout le rapport au 
monde social »75, force physique et 
beauté corporelle sont indépendantes 
du « langage », ressource canonique de 
la plupart des champs culturels. Outre 
ces propriétés qui le démarquent du 
capital culturel, le capital corporel s’en 
distingue principalement dans la me-
sure où, support de la différenciation 
sociale des « genres », il résulte autant 
de déterminismes biologiques que de 
l’éducation et des conditions de vie. 
Force physique et beauté corporelle 
sont aussi des propriétés morpholo-
giques naturelles, innées, difficilement 
et partiellement modifiables. À pro-
pos de l’aspect « naturel » de ces pro-
priétés corporelles, P. Bourdieu notait 
ainsi que « l’autonomie de la logique 
de l’hérédité biologique par rapport 
à la logique de l’hérédité sociale [ac-
corde] parfois aux plus démunis sous 
tous les autres rapports76, les proprié-
tés corporelles les plus rares [comme] 
la beauté (que l’on dit parfois “fatale” 
parce qu’elle menace l’ordre établi) » 
et qu’« à l’inverse, les accidents de la 
biologie privent parfois les grands des 

attributs corporels de leur position 
comme la grande taille ou la beauté »77. 

CHAMPS, INSTITUTIONS 
ET MARCHÉS DU CAPITAL 
CORPOREL

Pour établir la pertinence sociolo-
gique du concept de capital corporel, 
il faut encore montrer que différents 
champs, diverses institutions et dif-
férents marchés78 lui accordent une 
valeur (étant entendu que son rende-
ment dépend pour partie du capital 
culturel incorporé  dont l’hexis cor-
porelle porte la trace). Les exemples 
rassemblés ici (sans prétention à 
l’exhaustivité) montrent que la force 
physique et l’esthétique corporelle se 
prêtent à différents types d’usages  et 
que diverses positions sociales sont 
définies, au moins pour partie, par le 
capital corporel détenu. La valeur qui 
lui est attribuée sur les marchés, les 
institutions et les champs où il a cours 
produit également des effets symbo-
liques dans la mesure où elle obtient 
une reconnaissance explicite dans l’es-
pace considéré. Crédité à l’actif de ses 
détenteurs comme une ressource « na-
turelle » qu’il est pour partie, le capital 
corporel bénéficie du prestige accordé 
aux propriétés innées et leur vaut le 
« charisme » associé au « don »79. Ainsi 
peut-on comprendre que l’optimisa-
tion du capital corporel puisse être un 
enjeu relativement autonome par rap-
port aux divers profits qui en sont re-
tirés et que les pratiques astreignantes 
qu’implique la « culture du corps » 
aient une économie spécifique qui ne 
se réduit pas à la raison économique.

Champs, institutions et marchés  
de la force de combat

Si l’usage de la force physique comme 
force de travail simple décline au fil 
des siècles, elle conserve une place 
centrale comme force de combat, 
non seulement dans des groupes 
« marginaux » comme le « monde des 
bandes », mais aussi dans des insti-
tutions étatiques comme la police et 
l’armée (ou encore dans les métiers de 
la sécurité) et dans les sports de com-
bat (comme la boxe) ou certaines pra-
tiques artistiques (comme la danse).

Comme le suggérait Paul Willis80, 
on pouvait voir dans le monde des 
bandes l’espace d’une propédeutique 
à « la culture d’atelier » où s’opérait 
un apprentissage collectif des valeurs 
de virilité et où se cristallisait l’habitus 
masculin associé à l’usage de la force 
physique comme force de combat 
(au sein du monde des bandes), mais 
aussi comme force de travail (dans 
les ateliers ou sur les chantiers). La 
force physique et les valeurs de virilité 
confortées à travers défis et « bastons » 

étaient au principe de l’estime de soi 
et de la reconnaissance des autres. 
Moyen de se faire respecter et de « se 
faire un nom » dans l’arène locale, « la 
force physique était placée particu-
lièrement haut dans la hiérarchie des 
qualités immédiates », écrivait ain-
si Jacques Monod à la fin des années 
196081. La « baston » apparaissait ain-
si comme une sorte de compétition 
sportive et le « capital agonistique » 
comme le principal critère de clas-
sement. Ressource individuelle, le 
capital agonistique était également 
collectif  : les affrontements plus ou 
moins ludiques entre bandes rivales 
permettaient d’en prendre la mesure 
et de construire les réputations collec-
tives. La logique de ces affrontements 
entre bandes impliquait la délimita-
tion de territoires à défendre, à contrô-
ler, à libérer, à conquérir  : celui de la 
bande (le HLM, la cité, le quartier, etc.) 
auquel elle empruntait presque tou-
jours son patronyme et ceux des autres 
bandes, définis par des frontières plus 
ou moins clairement identifiées par 
les uns et les autres. Ces affrontements 
supposaient également des prétextes : 
invasion-parade du territoire d’une 
bande rivale, « conquête » d’une fille 
du quartier surveillée par ses frères, 
agression contre tel ou tel ressortissant 
du territoire contrôlé, querelles d’hon-
neur où le souci de sauver la face ou le 
risque de la perdre imposaient des re-
présailles sur le territoire de l’agresseur, 
etc. Mais si le territoire était presque 
toujours en cause dans ces affronte-
ments (qui faisaient ultérieurement 
l’objet de récits d’autant plus épiques 
qu’ils étaient relayés par les médias), 
la bagarre était à elle-même sa propre 
fin (« on se bat pour se battre ») et se li-
vrait sans arme, même si les « coups et 
blessures » sanctionnaient parfois des 
« bastons » qui avaient mal tourné. La 
même perspective permettait de com-
prendre les affrontements avec la po-
lice qui, « plus encore que la rencontre 
avec une bande adverse [...] [étaient] 
une épreuve privilégiée »82. Lorsqu’elle 
envahissait le territoire d’une bande et 
prétendait le contrôler, il s’agissait de 
« se faire respecter » par la police per-
çue comme une bande rivale dont les 

72   À la différence de la beauté, la force physique peut s’accumuler 
sous forme collective, comme dans l’armée, la police, les socié-
tés de vigiles ou « le monde des bandes ».

73   Sinon sous la forme de la multiplication indéfinie des clichés de 
champions ou de stars.

74   Sujet au vieillissement, il se dévalue au fil du temps biogra-
phique.

75   Bourdieu Pierre, Langage et pouvoir symbolique, Paris, Éditions 
du Seuil, 2001, p.26.

76   On peut penser aux cas de Marilyn Monroe ou d’Alain Delon.
77   Bourdieu Pierre, « Remarques provisoires sur la perception so-

ciale du corps », art. cit.
78   Sur ce sujet, voir le chapitre 3 de Mauger Gérard, Avec Bourdieu. 

Un parcours sociologique, op. cit., pp.145-181.
79   En fait, parce qu’il a quelque chose d’inné, le capital corporel, 

privilège associé à un profit de rareté, peut apparaître « natu-
rel », mais aussi « injustifié » (sans raison d’être).

80   Willis Paul, « L’école des ouvriers », Actes de la recherche en 
sciences sociales, n°24, 1978. 

81   Monod Jacques, Les Barjots. Essai d’ethnologie des bandes de 
jeunes, Éditions Julliard, Paris, 1968.

82   Ibid.



64 DOCUMENT

LE CAPITAL CORPOREL

83   Voir Mauger Gérard, L’Émeute de novembre 2005. Une révolte 
protopolitique, Broissieux, Éditions du Croquant, 2006.

84   Mohammed Marwan, La formation des bandes  : entre la fa-
mille, l’école et la rue, Paris, PUF, 2011.

85   Mohammed Marwan, « Y a embrouille ». Sociologie des rivalités 
de quartier, Paris, Éditions Stock, 2023.

86   Monjardet Dominique, Ce que fait la police. Sociologie de la 
force publique, Paris, Éditions la Découverte, 1996, p.20.

87   Les surveillants de prison sont également habilités à l’usage 
réglé de la contrainte physique.

88   Bonelli Laurent, Lemaire Élodie, Proteau Laurence, « Intro-
duction. Pour une sociologie du champ policier », Sociétés 
contemporaines, 2021, n°122, p.20. Frédéric Gautier met en 
évidence l’importance qu’accorde l’univers policier à « l’aptitu-
de à s’approprier les codes de la sociabilité virile en vigueur et 
à s’y conformer » (« “Policier ce n’est pas un métier d’intellec-
tuel”. Le capital culturel à l’épreuve du concours de recrute-
ment des gardiens de la paix », Sociologie, vol.12, n°3, 2021, 
pp.267-284).

89   Monjardet Dominique, Ce que fait la police, op. cit., p.20.
90   Coton Christel, « La virilité guerrière en question. Les officiers 

face à un paradoxe de l’excellence », Sextant, n°27, 2009, 
pp.195-206.

91   Ibid., p.8.
92   Voir aussi Coton Christel, « Luttes de prestige entre pairs. Le cas 

des officiers de l’armée de terre », Sociétés contemporaines, 
vol.4, n°72, 2008, pp.15-35.

93   Voir Macé Éric, « Les jeunes et les métiers de la sécurité : cibles, 
instruments ou acteurs ? », Ville — École — Intégration, n°113, 
1978, pp.62-71.

94   Defrance Jacques, Sociologie du sport, op. cit., p.9.
95   Voir Bourdieu Pierre, « Comment peut-on être sportif ? », 

in Questions de sociologie, Paris, Éditions de Minuit, 1980, 
pp.173-195. Les exercices physiques préexistants sont conver-
tis en « exercices corporels, qui sont à eux-mêmes leur propre 
fin, sorte d’art pour l’art corporel » (ibid., p.177).

96   Ibid., p.179.
97   Defrance Jacques, Sociologie du sport, op. cit.

mesures vexatoires et discriminatoires 
(contrôles d’identité à répétitions, etc.) 
étaient perçues comme des provoca-
tions, prétextes à affrontements. Depuis 
la fin des années 1970, les affrontements 
entre le monde des bandes et la po-
lice se sont multipliés. Les premières 
« explosions urbaines » à Vénissieux 
et Vaulx-en-Velin à la fin des années 
1970 préludaient aux « rodéos des Min-
guettes » de l’été 1981. Ils inauguraient 
eux-mêmes une série d’« émeutes », 
dites « violences urbaines » qui ont 
trouvé leur apogée avec « l’émeute 
de novembre 2005 »83. Le monde des 
bandes d’aujourd’hui reste sous-tendu 
par la logique agonistique et le virilisme 
agressif des « blousons noirs » des an-
nées 1960 ou des « loubards » des an-
nées 1970-80. Aujourd’hui comme hier, 
il s’agit d’améliorer sa position et celle 
du quartier, dans la hiérarchie des « ré-
putations »  locales (désormais établie 
sur les réseaux sociaux) qui s’acquièrent 
dans les « rixes » avec les bandes des ci-
tés voisines. Elles supposent toujours 
un territoire à défendre, l’instrumenta-
lisation éventuelle de l’opposition « re-
beus »/« renois » ou « anciens »/« nou-
veaux arrivants » et des « casus belli ». 
Dans cette compétition honorifique qui 
oppose les cités entre elles, les médias 
(dont les réseaux sociaux) fonctionnent 
comme une instance de consécration : 
« bénéficier d’un reportage en prime 
time sur TF1, expliquait Marwan Mo-
hammed84, c’est entrer “dans la cour 
des grands” ». Les « embrouilles », in-
ternes ou externes, les intrusions sur 
le territoire de la cité adverse ou les ex-
péditions punitives  (où sont apparues 
les armes blanches) obéissent à une 
« grammaire de l’honneur » associée à 
la logique agonistique85. Avec la dérive 
de certains ressortissants du monde 
des bandes vers celui du crime organisé 
(narcotrafic), les armes à feu se substi-

tuent à la force physique comme force 
de combat.
Symétriquement, la police, telle que la 
définissait Dominique Monjardet, est 
« l’institution en charge de détenir et 
de mettre en œuvre les ressources de 
force décisives dans le but d’assurer au 
pouvoir la maîtrise (ou la régulation) 
de l’usage de la force dans les rapports 
sociaux internes »86. Mais elle est égale-
ment une institution segmentée inves-
tie de missions de sécurité publique, de 
police criminelle, de maintien de l’ordre 
et de renseignement politique  : sché-
matiquement le « travail de bureau » 
s’oppose au « travail de terrain ». Seuls 
les policiers proches du « pôle d’inter-
vention » (confrontés à une population 
cible quasi exclusivement masculine) 
ont recours à la force physique87  : « ils 
sont d’autant plus portés à considérer 
l’engagement du corps, la force phy-
sique (voire la violence) et la prise de 
risques qu’ils n’ont pas (ou peu) d’autres 
capitaux à mettre en avant pour se faire 
valoir »88. Néanmoins, si la force phy-
sique comme force de combat (indi-
viduelle et collective) reste, en dernier 
ressort, la ressource clé de l’institution, 
les brigades spécialisées dans l’usage de 
la force y ont beaucoup moins souvent 
recours qu’à la force symbolique : la me-
nace de la force joue le même rôle que 
la force elle-même89.

Si, au sein de l’institution militaire, 
les armes à feu et l’artillerie se sont 
depuis longtemps substituées aux 
armes blanches et à la force physique 
comme force de combat, les enquêtes 
de Christel Coton mettent en évidence 
la valeur qui reste accordée au « capi-
tal guerrier » et à sa lisibilité corporelle 
qui fait l’objet d’un investissement es-
thétique permanent et de pratiques 
sportives intensives. Elle montre 
ainsi qu’au sein de l’armée de terre, 
« les valeurs de la guerre, l’accès à la 
violence, le combat, la gloire forment 
des hiérarchies entre soldats »90 et que 
l’intériorisation de ces valeurs de « vi-
rilité guerrière » s’exprime dans une 
hexis corporelle (voix forte, regard 
dur, faciès imperturbable) dont les 
« armes de mêlée » définissent le mo-
dèle de référence (le « véritable mili », 
le « soldat de guerre »). Ainsi peut-on 
comprendre les injonctions contradic-
toires auxquelles sont soumis les offi-
ciers. Si « la reconnaissance guerrière » 
impose la multiplication des gages de 
virilité et de rusticité, « ces incarna-
tions viriles côtoient dangereusement 
des formes populaires de présentation 
de soi »91. À l’inverse, « tenir son rang 
de chef » impose une distinction cor-
porelle et langagière (« prestance » hé-
ritée de la déclinaison aristocratique 
historiquement datée de la figure de 
l’officier), mais ces pratiques distinc-
tives rapprochent des images honnies 
de « l’intello », de « la gonzesse » ou de 
« l’officier de salon ». D’où la nécessité 

de savoir jouer des deux registres92.

Outre ces usages étatiques du capital 
corporel comme force de combat, di-
vers métiers de la sécurité publique 
(RATP) ou privée (vigiles, gardiens, 
soirées privées, concerts, boîtes de 
nuit) sont apparus où l’engagement 
physique tient une place centrale. 
La RATP recrute ainsi, pour ses GIPR 
(Groupes d’Intervention et de Protec-
tion du Réseau) des jeunes sportifs 
adaptés à un engagement physique 
possible ou prévisible93.

Au fil du processus de civilisation, les 
usages de la force physique comme 
force de combat se sont déplacés (en 
dehors des groupes marginaux, de l’ar-
mée et de la police) vers le monde du 
sport et, plus spécifiquement, dans ce-
lui des sports de combat (de la lutte à 
l’escrime, de la boxe aux arts martiaux 
asiatiques)  : « la culture sportive per-
met un engagement corporel direct et 
l’application d’une violence physique 
qu’on ne trouve pas ailleurs », note 
Jacques Defrance94. Dans cette pers-
pective, il s’agit de montrer  quand et 
comment s’est constitué un champ 
de pratiques sportives (irréductibles 
à un simple jeu rituel ou au divertisse-
ment festif) doté d’enjeux et de règles 
qui lui sont propres et où s’engendre 
et s’investit un capital spécifique, in-
séparablement corporel et culturel95. 
L’idéologie aristocratique du sport 
(souvent associée au nom de Couber-
tin), conçu comme une école de virili-
té (inculquant des « vertus de chefs », 
comme « l’énergie », « le courage », 
« la volonté », « l’initiative »), permet 
de comprendre le lien évoqué précé-
demment entre « vertus sportives » 
et « vertus militaires »96. La divulga-
tion des pratiques sportives conduit 
à s’interroger sur les styles et les en-
jeux associés à la pratique d’un même 
sport  (« fair play »/« castagne »), ou 
sur les effets attendus de l’exercice 
corporel (force apparente d’une mus-
culature visible/élégance et beauté/
santé et équilibre psychique). Mais 
les écarts les plus visibles concernent 
les répertoires de pratiques sportives 
associées aux classes dominantes et 
aux classes populaires  : les sports in-
dividuels les plus typiquement popu-
laires, comme l’haltérophilie, la boxe 
ou la lutte qui valorisent la force phy-
sique, cumulent toutes les raisons de 
repousser les membres de la classe 
dominante. Les pratiques sportives 
ont fait l’objet de très nombreuses en-
quêtes et définissent les contours d’un 
domaine spécifique de la sociologie  : 
la sociologie du sport97. On évoquera 
ici le cas de la boxe. La lecture socio-
logique qu’en propose Loïc Wacquant 
à partir de l’ethnographie participante 
d’une salle de boxe montre que les pra-
ticiens de cet art corporel particulier 
(le pugilisme), « insérés dans un mi-



GÉRARD MAUGER

DOCUMENT 65

98   Voir l’analyse qui précède du « monde des bandes ».
99   Wacquant Loïc, « La fabrique de la cogne. Capital corporel et 

travail corporel chez les boxeurs professionnels », Quasimodo, 
n°7, printemps, 2003, pp.181-202.

100   Dans ses moindres détails, « l’existence du boxeur se trouve 
soumise à l’impératif du soin et de l’accumulation du capital 
corporel » (ibid., p.196).

101   Ibid., p.183. Voir aussi Wacquant Loïc, Corps et âme. Carnets 
ethnographiques d’un apprenti boxeur, Marseille, Agone, 
2000.

102   Sorignet Pierre-Emmanuel, Danser. Enquête dans les coulisses 
d’une vocation, Paris, Éditions La Découverte, 2010.

103   Defrance Jacques, Sociologie du sport, op. cit., p.55.
104   Faure Sylvia, Apprendre par corps. Socio-anthropologie des 

techniques de danse, Paris, Éditions La Dispute, 2000, p.76. 
De même, Joël Laillier montre, dans le cas des élèves de l’Opé-
ra, que « l’incorporation des techniques de danse implique un 
travail de façonnage de renforcement et d’insensibilisation de 
certaines parties du corps qui ne peut être réalisé sans dou-
leur » (Entrer dans la danse. L’envers du Ballet de l’Opéra de 
Paris, Paris, CNRS Éditions, 2017, p.151).

105   Bourdieu Pierre, « Comment peut-on être sportif ? », art. cit., 
p.188. Sur fond de cette partition sexuée du capital corporel, on 
peut s’interroger sur les effets de la présence masculine dans 
des « pratiques féminines » et sur ceux de la présence féminine 
dans des « pratiques masculines ». Les apprentis-danseurs sont 
réputés « efféminés », objets d’une présomption d’homosexua-
lité et, quoi qu’il en soit, assignés à un statut de « déviant » 
(des enfants « pas comme les autres »), d’où la mise en cause 
de leur identité sexuée (voir Sorignet Pierre-Emmanuel, « La 
construction des identités sexuées et sexuelles au regard de la 
socialisation professionnelle  : le cas des danseurs contempo-
rains », Sociologie de l’art, n°3, 2004, pp.11-34 et Laillier Joël, 
« Des petits rats et des hommes. La mise à l’épreuve de l’identi-
té sexuée des apprentis danseurs », Ethnologie française, XLVI, 
n°1, 2026, pp.31-43). De même, le cas des footballeuses et des 
boxeuses (investies dans des pratiques historiquement et sym-
boliquement « masculines ») soulève la question des « effets de 
la socialisation prolongée dans un monde masculin » (mascu-
linisation/féminisation de l’hexis corporelle) (voir Mennesson 
Christine, « Être une femme dans un sport “masculin”. Mode 
de socialisation et construction des dispositions sexuées », 
Sociétés contemporaines, n°55, 2004, pp.69-90 et Mennesson 
Christine, Clément Jean-Paul, « Boxer comme un homme, être 
une femme », Actes de la recherche en sciences sociales, vol.4, 
n°179, 2009, pp.76-91).

106   De Singly François, « Les manœuvres de séduction : une ana-
lyse des annonces matrimoniales », Revue française de so-
ciologie, 25-4, 1984, pp.523-559. À cet égard, l’auteur note 
que « les exigences des représentations de l’amour et de 
l’établissement d’une relation personnelle excluent une trop 
forte objectivation ». Le désintéressement explicite étant 
perçu comme un signe de « l’amour », la faible cristallisation 
sociale de ressources comme « la beauté » (ou « le charme ») 
permet une incertitude des résultats interprétable dans la lo-
gique de l’affection (ibid., pp.554-555). En fait, l’usage d’un 
lexique économique (capital, intérêt, stratégie, profit, etc.) 
n’implique pas des agents calculateurs dont les actions se 
laisseraient interpréter comme orientées par la recherche du 
profit maximum…

107   Ibid., p.542.
108   « La désirabilité de la beauté féminine est plus élevée que 

celle de la beauté masculine », précise François de Singly (art. 
cit., p.546).

109   Ibid., p.537.
110  de Singly François, Fortune et infortune de la femme mariée. 

Sociologie de la vie conjugale, Paris, Presses universitaires de 
France, 1987, p.32.

111   Dans cette perspective, voir Mears Ashley, Very Imporant 
People, op. cit.

112   Juhem Philippe, « Les relations amoureuses des lycéens », So-
ciétés contemporaines, n°21, 1995, pp.29-42.

113   Dans La Vie mensongère des adultes (traduit de l’italien par Elsa 
Damien, Paris, Éditions Gallimard, 2020), Elena Ferrante s’inté-
resse aux effets respectifs du capital corporel (masculin et fé-
minin) et du capital culturel dans les relations amoureuses. Sché-
matiquement, la concurrence entre Giuliana et Giovanna oppose 
capital corporel et capital culturel pour la conquête de Roberto 
qui cumule capital corporel et capital culturel. Le capital culturel 
ajoute la grâce au capital corporel et peut métamorphoser la 
banalité sinon la disgrâce corporelle en « charme » (plutôt chez 
les hommes) ou en « attrait érotique » (plutôt chez les femmes). 
Si le capital corporel semble être une condition nécessaire de 
« l’amour », peut-il compenser l’absence de capital culturel ? 
À l’inverse, le capital culturel peut-il pallier l’absence de capital 
corporel ? Ce genre de questions pose celle de l’absence de so-
lution de continuité entre amour et amitié et, au-delà, celle de 
« l’autonomie » de « l’amour » par rapport aux différentes espèces 
de capital.

114   Bozon Michel, Héran François, La formation du couple, Paris, 
Éditions la Découverte, 2006.

115   Ibid., pp.12-13.
116   Ibid., p.20. On peut supposer que la nette surreprésentation 

des unions entre femmes intermédiaires du secteur privé et 
cadres du privé s’explique par leur conformité à un modèle 
« très féminin » (voir Bozon Michel, « Apparence physique et 
choix du conjoint », Chapitre 2, in Bozon Michel, Héran Fran-
çois, La formation du couple, op. cit., p.115).

117   Ibid., p.99-122. Selon Catherine Hakim, les hommes négocient 
leur capital économique pour obtenir de femmes dont le ca-
pital érotique est aussi élevé que possible (« Erotic Capital », 
European Sociological Review, vol.26, n°5, 2010, p.507).

118   Bourdieu Pierre, « La domination masculine », Actes de la re-
cherche en sciences sociales, n°84, 1990, pp.16-29. 

lieu social qui met à l’honneur la force 
et ses prouesses physiques (le ghetto 
noir contemporain)98, conçoivent, 
s’approprient et rationalisent — au 
sens à la fois de Weber et de Freud — 
l’usage de leur corps comme forme de 
capital »99. Ainsi définit-il les boxeurs 
comme « des entrepreneurs en capital 
corporel ». Le corps du boxeur, dota-
tion somatique héritée, dotée d’une 
espérance de vie limitée, mais remo-
delée au prix d’une ascèse corporelle 
incessante100 est à la fois « arme de l’as-
saut et cible à détruire »  : les boxeurs 
travaillent à convertir ce capital corpo-
rel en « capital pugilistique » suscep-
tible de « produire de la valeur dans le 
champ de la boxe professionnelle sous 
forme de reconnaissance, de titres et 
de flux de revenus »101.

Si la valeur du capital corporel du 
boxeur est indexée sur sa force de com-
bat, celle des danseurs est évaluée selon 
des critères esthétiques : leur entraîne-
ment intensif vise à rapprocher le corps 
de l’idéal esthétique et à améliorer les 
capacités physiques. À la standardi-
sation tendancielle des canons de la 
beauté féminine s’oppose la diversifica-
tion des définitions de la beauté mascu-
line, conçue comme expression d’une 
« intériorité » affranchie des carcans 
sociaux (d’où la possibilité de mobili-
ser des ressources populaires comme 
la virilité et la force physique, dans le 
cas de la danse contemporaine)102. De 
même que, selon Jacques Defrance, les 
athlètes de haut niveau qui « passent 
pour des modèles d’excellence en ma-
tière d’excellence physique, souffrent 
en permanence de blessures et de dou-
leurs »103, Sylvia Faure souligne que « les 
élèves de danse classique considèrent 
le corps comme un capital issu d’un 
constant contrôle de soi, engageant l’ac-
ceptation de la souffrance physique »104. 

Champs et marchés de la beauté 
corporelle

P.  Bourdieu relevait que « le marché 
sportif est au capital physique des 
garçons ce que le cursus des prix de 
beauté et des professions auxquelles 
ils ouvrent — actrices, modèles, hô-
tesses, etc. — est au capital physique 
des filles »105. De même que différentes 
institutions valorisent le capital corpo-
rel masculin (la force physique comme 
force de combat), différents marchés 
(du marché matrimonial au marché 
sexuel en passant par divers segments 
du marché du travail) valorisent le ca-
pital corporel féminin (la beauté).

L’enquête déjà ancienne menée par 
François de Singly sur les annonces 
matrimoniales avait montré que « la 
dimension corporelle constitue un 
atout plus féminin que masculin »106 
et que « la logique de la valeur matri-
moniale de la dot esthétique réside 

dans l’espoir de l’échanger contre 
celle qui constitue la valeur la plus 
distinctive de l’autre sexe »107 (i. e. sa 
position sociale). En d’autres termes, 
le capital corporel des femmes108 
s’échange contre le capital écono-
mique des hommes  : « les femmes, 
notait François de  Singly, continuent 
d’accorder une grande importance au 
rôle masculin de pourvoyeur de reve-
nus »109. Mais « la beauté de sa femme 
irradie son compagnon »110  : elle est 
un gage de sa capacité (économique, 
culturelle, sociale) à s’en approprier 
l’exclusivité (« femme-trophée »)111. 
L’enquête de Philippe Juhem, à peu 
près contemporaine de celle de Fran-
çois de  Singly, avait pour objet une 
séquence biographique antérieure  : 
elle mettait également en évidence 
la valeur accordée au capital corpo-
rel dans les relations amoureuses des 
lycéens112. Dans ces intrigues amou-
reuses, chaque lycéen(ne) « tend à 
rechercher les partenaires les plus va-
lorisés, c’est-à-dire ceux qui disposent 
du potentiel de séduction le plus élevé 
et en particulier d’un fort capital de 
beauté physique ». Dans ce jeu de « la 
drague », « les cotes » et les « labels » 
correspondants (« canon »/« thon ») 
s’établissent au fil de commentaires 
incessants  : plus « la cote » d’un(e) 
partenaire est élevée, plus il (elle) 
aura de chance de « sortir avec » les 
partenaires les plus enviables (selon 
une hiérarchie relativement consen-
suelle). L’assurance ou la timidité de 
chacun(e) dépend de sa « cote » et 
en définitive de son capital corporel  : 
« tout se passe comme si un “principe 
de réalité” dissuadait de tomber amou-
reux d’un(e) partenaire doté(e) d’un 
capital corporel très supérieur au sien. 
Reste que l’importance accordée aux 
diverses ressources d’un(e) partenaire 
n’est pas vécue comme un calcul, mais 
éprouvée comme relevant du “charme 
indéfinissable” de la personne aimée113. 
Les enquêtes menées par Michel Bozon 
et François Héran sur la formation des 
couples114 confirment la règle d’homo-
gamie sociale. Ils l’expliquent à la fois 
par les cadres sociaux de la sociabili-
té, et par des atouts “inséparablement 
physiques et sociaux, comme la taille, 
l’apparence corporelle, le caractère”115. 
Les jugements amoureux, synthé-
tiques comme tous les jugements de 
goût, se fondent sur des catégories de 
perception informelle. Il apparaît ainsi 
que la “dot scolaire” (mais, vraisembla-
blement aussi, le capital corporel ou 
la “dot esthétique”) “peut assurer aux 
femmes une progression accélérée sur 
l’échelle sociale par le biais d’un ‘beau 
mariage’”116. Si “le réalisme social” des 
femmes les porte à se préoccuper des 
indices du statut social de l’homme, il 
s’avère que les hommes sont plus di-
rectement attirés physiquement par les 
femmes117 “fondamentalement perçues 
comme ‘objet symbolique’”118, i. e. objet 

de contemplation et de désir, mais aussi 
agent spécialisé dans la représentation.
La notion de capital érotique de Ca-
therine Hakim ou, plus explicitement 
encore, celle de “capital sexuel” d’Eva 
Illouz et Dana Kaplan, suggèrent un 
rapprochement possible entre marché 



66 DOCUMENT

LE CAPITAL CORPOREL

matrimonial et marché du sexe vénal119. 
Selon Gabrielle Balazs, “pratiquement 
toute femme est confrontée à l’idée que 
son corps est un capital et c’est proba-
blement cette représentation qui rend 
la prostitution possible”120. L’accumula-
tion de profits économiques est, en effet, 
“le moteur le plus puissant” de la pra-
tique de la prostitution121. La recherche 
de l’optimisation des gains impose de ré-
pondre aux attentes socialement consti-
tuées de ce qu’est la séduction féminine, 
d’où “le souci permanent de l’apparence 
physique” : “la beauté participe […] de la 
réputation et de la considération dont 
bénéficie chaque prostituée”122. Mais, 
prétendre faire du commerce sexuel 
une activité professionnelle comme une 
autre (ce que sous-entend le label “sex 
worker” ou “travailleur du sexe”), c’est, 
“dans un monde qui semble ne plus as-
signer de limites à la vénalité”, aller à l’en-
contre du tabou qui », faisant du « corps, 
identifié à la personne », « un objet 
sacré », l’exclut de la circulation mar-
chande  : « comme l’atteste le stigmate 
qui frappe encore la prostituée, l’amour 
vénal est le sacrilège par excellence », 
notait ainsi P. Bourdieu123.

L’importance que le marché matrimo-
nial accorde à la beauté féminine, mais 
aussi celle qu’elle a dans l’établissement 
de relations amoureuses (et, au-delà, 
dans les interactions de la vie quoti-
dienne), permet de comprendre que di-
vers métiers (souvent féminins) soient 
consacrés à l’amélioration, la valorisa-
tion et l’entretien du capital corporel 
(envisagé dans sa dimension esthé-
tique). La chirurgie esthétique prend en 
charge « la rectification des défauts »124. 
L’industrie de la mode se consacre à la 
mise en valeur du capital corporel. Les 
« soins de beauté »  qui « intègrent ta-
citement le médical et l’esthétique » se 
chargent du corps comme « un capital 
à entretenir afin qu’il ne s’amenuise pas 
trop rapidement, à défaut de pouvoir 
en augmenter la valeur »125. En matière 
de mode et de soins de beauté, tout 
se passe comme si celles qui en ont la 
charge « visible » — le « front office » 
où le corps est non seulement instru-
ment de travail, mais objet de percep-
tion — doivent représenter la beauté 
et la féminité (i. e. incarner l’hexis cor-
porelle correspondante). Ces segments 
spécifiques du marché du travail étu-
diés par José-Luis Moreno Pestana126, se 
distinguent par les exigences de qualifi-
cation esthétique requises127 : « une tra-
vailleuse dans une boutique de mode 
est une professionnelle de la correction 
esthétique ». Ainsi participent-elles 
à une « culture de la fête  […] qui est 
l’une des scènes de l’exhibition esthé-
tique et érotique par excellence »128. 
Dans l’industrie de la mode, que Giulia 
Mensitieri décrit comme « un monde 
combinant la beauté, le luxe, les fastes, 
la créativité, les excès, le pouvoir et 
l’argent »129, la figure du « top model », 
« élevée au rang de star de la culture po-
pulaire »130, objectivation de la « beauté 
corporelle » célébrée par les médias 
(TV, presse féminine, Internet), impose 
une définition cosmopolite, élargie à 
l’échelle planétaire, des canons de la 
beauté féminine131. L’entretien du capi-
tal corporel esthétique des mannequins 
s’apparente à celui du capital corporel 
agonistique des boxeurs : « le travail du 
mannequinat exige une discipline du 
corps très rigoureuse, qui concerne le 
contrôle du poids, le volume des mus-
cles, la dissimulation de l’âge. Les pro-
fessionnelles vivent dans un régime 
d’auto-surveillance et de surveillance 
constantes par leurs bookers comme 
par leurs clients »132. Quant à l’indus-
trie de la mode, elle produit et vend, à 
travers leurs images (« shootings » plus 
ou moins « glamour »), « son pouvoir 
de transformation […] de la valeur des 
corps pas le biais du maquillage et des 
vêtements »133.

CONCLUSION

En définitive, le capital corporel qui se 
décline en hexis corporelle, force phy-
sique et beauté, est apparenté sous cer-

tains aspects au capital culturel, mais il 
s’en distingue par ses propriétés « na-
turelles » (comme son obsolescence 
inévitable). Il est également doté d’une 
valeur spécifique dans le cadre d’un en-
semble diversifié d’institutions (comme 
la police et l’armée), de champs 
(comme le champ sportif) et de mar-
chés (comme le marché matrimonial). 
Autant de raisons théoriquement et 
empiriquement fondées d’y voir une 
espèce de capital spécifique.

Au cours de cette démarche, on a pro-
posé quelques incursions dans la socio-
logie du travail et la sociologie du sport, 
mais aussi dans la sociologie de la fa-
mille. Sans doute aurait-il fallu aborder, 
comme Jean-Michel Berthelot invitait à 
le faire134, les professionnel(le)s de santé 
investi(e)s dans l’amélioration (chirur-
gie esthétique), la conservation, la 
prolongation du capital corporel. Mais 
cette proposition « théorique » ne visait 
évidemment pas une exhaustivité hors 
de portée, elle cherchait plutôt à suggé-
rer de nouvelles enquêtes. J’en suggére-
rai deux en conclusion. Cet inventaire 
incomplet des champs, des institutions, 
des marchés, où le capital corporel est 
valorisé sous telle ou telle forme, sug-
gère que la valeur accordée au capital 
corporel concerne l’ensemble de l’es-
pace social. Il faudrait alors s’interroger 
sur la différenciation des formes valo-
risées et des usages pratiques du capi-
tal corporel entre les sexes et entre les 
classes sociales.

Outre les fonctions biologiquement 
distinctes des hommes et des femmes 
dans la reproduction et les consé-
quences sociales qu’elles impliquent, 
on pourrait étudier, par exemple, les 
espèces de capital corporel cultivées 
par les garçons et les filles des classes 
populaires. Dans un cadre, où « le pro-
gramme le plus crédible de réalisation 
personnelle »135 des filles et des garçons 
reste, en dépit des transformations de 
la division sexuelle du travail, l’inves-
tissement dans la sphère familiale (être 
« un bon père », « une bonne mère de 
famille ») générateur d’estime de soi et 
de respectabilité136, on peut supposer, 
par exemple, qu’à la quête statistique-
ment improbable de la réussite sportive 
par les garçons (devenir footballeur 
professionnel) encouragée par « la dé-
couverte d’un talent précoce »137, a pour 
équivalent chez les filles la recherche, 
très aléatoire, mais consolidée par un 
succès au karaoké ou un accessit à un 
concours de beauté, d’un avenir pro-
fessionnel dans le monde du spectacle 
ou d’un « beau mariage » (sinon avec 
le prince charmant, du moins avec un 
cadre commercial)138.

De façon générale, on peut supposer 
que, dans les classes populaires dé-
finies par leur dépossession écono-
mique et culturelle, le capital corporel 

119   En fait, comme le note P. Bourdieu, à propose des « îlots où 
survit l’économie précapitaliste », « lorsque le payant est 
construit en tant que tel, le gratuit peut se construire en tant 
que tel » (Anthropologie économique. Cours au Collège de 
France 1992-1993, Paris, Éditions Raisons d’agir/Éditions du 
Seuil, 2017, p.136).

120   Balazs Gabrielle, « Backstreet. Le marché de la prostitution », 
Actes de la recherche en sciences sociales, n°104, 1994, pp.18-
24.

121   Mathieu Lilian, « L’espace de la prostitution. Éléments empi-
riques et perspectives en sociologie de la déviance », Sociétés 
contemporaines, n°38, 2000, pp.99-116.

122   Ibid., p.106.
123   Bourdieu Pierre, « Le corps et le sacré », Actes de la recherche 

en sciences sociales, n°104, 1994, p.2.
124   Cette « esthétisation du médical » vaut également (au moins 

pour partie) pour ses interventions associées à « l’impératif de 
minceur » et, plus généralement, à la santé corporelle.

125   Voir Cochennec Morgan, « Le soin des apparences. L’univers 
professionnel de l’esthétique cosmétique », Actes de la re-
cherche en sciences sociales, n°154, 2004, p.80-93.

126   Moreno Pestana José-Luis, La Classe du corps. Morale corpo-
relle et troubles alimentaires, Limoges, Presses universitaires 
de Limoges, 2016.

127   « Selon Naomi Wolf, “toutes les professions dans lesquelles les 
femmes gagnent du terrain sont rapidement re-classifiées […] 
en professions de représentation”, générant une exigence de 
beauté de plus en plus explicite » (Moreno Pestana José-Luis, 
« Souci du corps et identité professionnelle. Enquête sur les 
jeux esthétiques au travail et les troubles alimentaires », Actes 
de la recherche en sciences sociales, n°208, 2015, p.89).

128   Ibid.
129   Mensitieri Giulia, « Le plus beau métier du monde ». Dans les 

coulisses de l’industrie de la mode, op. cit. On trouve dans 
Blonde (traduit de l’anglais par Claude Seban, Paris, Éditions 
Stock, Le Livre de poche, 2000), la biographie que Joyce Carol 
Oates a consacrée à Marilyn Monroe, une lecture des effets 
fastes (sinon miraculeux) et funestes (sinon tragiques) d’une 
beauté « fatale ».

130   Ibid., p.18.
131   Dans les castings de mannequins, « le corps est scruté, me-

suré et jugé afin de déterminer s’il peut ou non être exposé » 
(ibid., p.134). Si les canons de l’esthétique féminine tendent à 
se standardiser et à s’imposer à la planète entière, ils se dé-
clinent aujourd’hui en fonction de la diversité des phénotypes. 
Sur les mannequins masculins, voir Flamme Kévin, Entre gla-
mour et souffrance, le métier de mannequin, Toulouse, Édi-
tions Érès, 2022.

132   Mensitieri Giulia, « Le plus beau métier du monde », op. cit., 
p.134.

133   Ibid., p.42.
134   Voir Martin Olivier, « Jean-Michel Berthelot. L’émergence du 

corps en sociologie », art. cit.
135   Schwartz Olivier, Le Monde privé des ouvriers. Hommes et 

femmes du Nord, Paris, Presses universitaires de France, 
1990, p.209.

136   Sur ce sujet, voir Mauger Gérard, « Actualité du familialisme 
populaire. Bien élever ses enfants », in Lechien Marie-Hélène, 
Masclet Olivier, Mauger Gérard (dir.), Le je, l’entre-soi, le nous 
dans les classes populaires, Vulaines-sur-Seine, Éditions du 
Croquant, 2023, pp.61-86.

137   Dans la mesure où ce genre de prophétie engendre la 
croyance et les pratiques requises pour la réaliser, elle peut 
avoir une valeur performative.

138   Pour ce genre de comparaison, voir Memmi Dominique, « Ta-
lents masculins, dons féminins. Les vocations sexuées des 
classes populaires », La Vie des idées, 16 octobre 2015.



GÉRARD MAUGER

DOCUMENT 67

est crédité d’une valeur particulière. 
Dépendant pour partie d’une sorte 
de loterie génétique, il est la seule es-
pèce de capital dont elles ne sont pas 
dépourvues par définition  : « les dé-
tenteurs de ce capital n’ont pas rien, 
mais ils n’ont que ça », note Louis 
Pinto139. C’est parce que la beauté 
apparaît comme une ressource fémi-
nine particulièrement valorisée dans 
les relations amoureuses provisoires 
ou durables que Mona Cholet parle 
de « beauté fatale »140. Elle entretient 
l’onirisme social dans la mesure où, 
comme le notait P. Bourdieu141, elle est 
susceptible de perturber l’ordre établi 
(celui de l’homogamie). Mais les in-
jonctions des industries de l’esthétique 
corporelle (cosmétiques, vestimen-
taires, etc.) à la conformité aux règles 
qu’elles imposent (à commencer par 
celle de la minceur) peuvent égale-
ment exercer une violence symbolique 
« fatale » (funeste), parce qu’inacces-
sible ou décevante. C’est ainsi que le 
marché matrimonial  produit struc-
turellement du rêve, mais aussi du 
conformisme et de la souffrance.

139   Pinto Louis, Sociologie et philosophie : libres échanges. Bour-
dieu, Derrida, Durkheim, Foucault, Sartre, Montreuil-sous-
Bois, Les Éditions d’Ithaque, 2014, p.185.

140   Cholet Mona, Beauté fatale. Les nouveaux visages d’une aliéna-
tion féminine, Paris, Éditions La Découverte, (col. « Zones »), 2012.

141   Bourdieu Pierre, « Remarques provisoires sur la perception 
sociale du corps », art. cit.




