
LAURA FOY

VARIA 7

La racialisation  
de la difficulté scolaire :  
un mode d’externalisation 
de la difficulté  
professionnelle
The Racialization of Academic  
Difficulty: A Mode of Externalizing  
Professional Challenges 

LAURA FOY

Regards Sociologiques, n°65, pp.7-18



8 VARIA 

LA RACIALISATION DE LA DIFFICULTÉ SCOLAIRE

INTRODUCTION

Si, dans les années 1970, la scolarisation des élèves en prove-
nance des anciennes colonies, et notamment du Maghreb, 
est d’abord marquée par une certaine marginalisation de 
ces élèves, leurs résultats apparaissent d’abord liés à leur si-
tuation socio-économique1 et le contrôle de cette variable 
tendrait à montrer que les trajectoires scolaires des enfants 
avec ascendance migratoire sont identiques à celles des en-
fants natifs jusqu’à la fin de l’enseignement secondaire. Il 
est ainsi admis que les inégalités socio-économiques sont 
lourdes de conséquences sur les trajectoires scolaires des 
élèves (natifs comme avec ascendance migratoire)2, ces 
inégalités étant également démontrées par des enquêtes 

nationales3 et internationales4. La question socio-écono-
mique subsume alors la question migratoire, les inégalités 
ethno-raciales n’apparaissant que comme la conséquence 
des inégalités socio-économiques. Pourtant, les résultats de 
la dernière enquête PISA5 viennent nuancer cette analyse : 
si les trajectoires scolaires sont comparables, le niveau des 
acquis des élèves avec ascendance migratoire, lui, est signi-
ficativement inférieur à celui des élèves de la population 
majoritaire6. 

Ces inégalités sont en partie produites dans et par l’école, 
où les élèves racisé·es — c’est-à-dire perçu·es et catégori-
sé·es comme appartenant à un groupe racial minoritaire — 
sont la cible d’un « racisme quotidien »7  des enseignant·es. 

Alors que les enquêtes nationales comme internationales montrent que le système 
scolaire français est l’un des pays de l’OCDE dans lequel les inégalités socio-écono-
miques se traduisent le plus en inégalités scolaires, les enseignant·es tendent ré-
gulièrement à racialiser la difficulté scolaire en l’imputant à des « caractéristiques 
culturelles » des élèves. Ce phénomène, qui met en évidence le « racisme quotidien » 
dans les écoles, est ici analysé par une chercheuse elle-même professeure des écoles 
et se traduit notamment par l’imputation de la difficulté scolaire à la pratique fami-
liale de langues extraoccidentales ou à une « culture familiale » éloignée des « codes 
de l’école ». Ces processus permettent aux enseignant·es d’externaliser la difficulté 
professionnelle en la reportant sur des publics aux caractéristiques naturalisées. 

While national and international surveys indicate that the French educational system is 
among the OECD countries where socio-economic inequalities most strongly translate 
into educational disparities, teachers frequently tend to racialize academic difficulty by 
attributing it to students’ “cultural characteristics.” This phenomenon, which highlights 
the presence of “everyday racism” within schools, is analyzed here by a researcher who 
is also a primary school teacher. It notably manifests through the attribution of acade-
mic challenges to the familial use of non-Western languages or to a “family culture” 
perceived as distant from the “codes of the school.” These processes enable teachers to 
externalize professional difficulties by projecting them onto student populations cha-
racterized by naturalized traits.

LAURA FOY

Mots-clés : 
Inégalités scolaires
Racisme
Racialisation
Éducation prioritaire

Keywords: 
Educational inequalities,
Racism
Racialization
Priority education.

La racialisation  
de la difficulté scolaire :  
un mode d’externalisation 
de la difficulté  
professionnelle
The Racialization of Academic  
Difficulty: A Mode of Externalizing  
Professional Challenges 

1     Vallet Louis-André et Caille, Jean-Paul, « Les élèves étrangers ou issus de l’immigration dans l’école et 
le collège français », Éducation et Formations, n°67, 1996.

2     Bourdieu Pierre, « L’école conservatrice. Les inégalités devant l’école et devant la culture », Revue 
française de sociologie, vol.7, n°3, 1966, pp.325‑347 ; Bourdieu Pierre et Passeron Jean-Claude, La 
reproduction : éléments pour une théorie du système d’enseignement, Paris, Les Éditions de Minuit, 
1970 ; Bourdieu Pierre, La misère du monde, Paris, Seuil, 1993 ; Lahire Bernard, Enfances de classe. 
De l’inégalité parmi les enfants, Paris, Seuil, 2019. 

3     CNESCO, Inégalités sociales et migratoires. Comment l’école amplifie-t-elle les inégalités, 2016 ; Fe-
louzis Georges et al., Inégalités scolaires et politiques d’éducation, contribution au rapport du Cnesco, 

Les inégalités scolaires d’origines sociales et ethnoculturelles, Paris, CNESCO, 2016 ; Rocher Thierry, 
Évolution des inégalités sociales de compétences : une synthèse, CNESCO, 2015.

4     OCDE, France. Résultats du PISA 2012. Note par pays, Paris, 2013.
5     PISA, Results, Volume I, The State of Learning and Equity in Education, Strasbourg, OCDE, 2022.
6     À titre d’exemple, la dernière enquête PISA montre un écart de neuf points dans les résultats en 

mathématiques entre les élèves immigré·es et les élèves natifs·ves (contre une moyenne de cinq 
points pour l’ensemble de l’OCDE).

7     Essed Philomena, Understanding everyday racism: An interdisciplinary theory, vol.2, Newbury Park, 
London, New Delhi, Sage, 1991.



LAURA FOY

VARIA 9

L’approche par le racisme quotidien déplace la question 
centrale dans la production du racisme de « qui est (ou 
pas) raciste ? », à la mise en évidence ce qui produit (ou 
pas) des assignations et des identifications à des groupes ra-
ciaux, autrement dit, à la manière dont des individus ou des 
groupes sont racialisés, à travers des opérations concrètes, 
souvent banales, parfois non intentionnelles (et non pen-
sées comme racistes), des relations sociales. Cet article s’in-
téressera à la manière dont la racialisation de la difficulté 
scolaire des élèves par les enseignant·es permet la mise en 
évidence du « racisme quotidien » dans le monde scolaire. 
La racialisation renvoie à l’ensemble des processus mentaux 
d’assignation des minoritaires8 à l’altérité raciale à partir de 
critères biologiques (mise en altérité fondée sur les corps, le 
phénotype, le lignage biologique supposé) mais également 
ethniques (donc culturels, religieux ou linguistiques)9 ; le re-
cours à ce concept permet d’inscrire les rapports sociaux de 
race dans une dynamique relationnelle et interactionniste.

Deux changements de perspective sont ainsi opérés ici. Il 
s’agit d’abord d’analyser les inégalités scolaires non plus à 
partir de la question migratoire, mais à partir de celle de la 
racialisation. La première neutralise en effet la seconde, en 
l’indexant à un statut défini par la migration, laquelle s’ac-
compagne régulièrement d’une fragilisation économique et 
d’un déclassement social10 ; elle occulte par ailleurs l’expé-
rience de racisme de certains groupes sociaux non récem-
ment ou non nécessairement liés aux migrations (exemple 
des personnes juives cibles d’antisémitisme ou des per-
sonnes nées en France de parents eux-mêmes nés en France 
mais appartenant à des groupes raciaux minoritaires). 

Il s’agit ensuite de déplacer l’analyse des effets de ce rap-
port sur les performances et trajectoires scolaires des élèves 
à la mise en évidence de ce rapport et de la manière dont 
il détermine l’activité professionnelle des enseignant·es. 
Le terrain d’enquête et la population enquêtée impliquent 
une attention particulière à la manière dont peut se « dire 
le racisme » en faisant « taire la race »11 : en effet, la norme 
scolaire anti-raciste12, l’affirmation selon laquelle « la lutte 
contre le racisme et l’antisémitisme est une priorité pour 
l’école de la République »13 et la forte condamnation mo-
rale14 — notamment dans le monde scolaire15 — du racisme 
participent à une neutralisation du référentiel racial clas-
sique (qui catégorise les individus à partir de critères phéno-

typiques notamment) dans les discours des enseignant·es. 
Ce référentiel racial est alors exprimé via la mobilisation 
d’autres marqueurs, perçus comme plus légitimes parce 
que culturels et non biologiques, qui participent toutefois 
à l’assignation à l’altérité raciale des élèves ainsi qu’à faire 
de cette position racialisée une dimension de leur « valeur 
scolaire »16 pouvant limiter leur accès à l’offre scolaire. 

Nous montrerons ainsi comment le bilinguisme des élèves, s’il 
est perçu de façon générale comme un atout pour la scolarité, 
est décrit comme une cause de la difficulté scolaire des élèves 
racisé·es (1). Nous analyserons ensuite la manière dont la thé-
matique de « l’éloignement culturel » supposé de certain·es 
élèves est mobilisée pour expliquer leur difficulté scolaire (2). 

Nous utiliserons pour cela des données collectées au cours 
d’un travail de recherche doctorale portant sur la place et 
le rôle de la race dans l’activité professionnelle des ensei-
gnant·es des territoires hyperpaupérisés17. Ces données 
comportent principalement des entretiens semi-directifs 
(N=67) ainsi que des observations in situ, dans les salles 
de classe ou les espaces de circulation et de vie collective. 
Cela permettra d’articuler une logique cognitiviste à une lo-
gique matérialiste, ainsi que d’observer les éventuels écarts 
entre les discours (régulièrement conformes, notamment 
en situation d’entretien, qui sont également des situations 
de « présentation de soi », aux attentes institutionnelles an-
ti-racistes) et les pratiques. L’accès aux écoles et le recrute-
ment des enseignant·es s’est fait par un « bouche à oreilles » 
facilité par le statut professionnel de la chercheuse, alors 
également enseignante dans une école du territoire enquê-
té, lequel lui a permis d’avoir accès aux « coulisses » des 
écoles18. Ces écoles sont situées principalement dans les 
très médiatisés « quartiers Nord » de la ville de Marseille, 
qui font partie des territoires les plus pauvres de la France 
métropolitaine, avec un taux de pauvreté moyen de 43 %. 
Les écoles qui y sont implantées, couramment qualifiées de 
« ghettos scolaires »19, subissent de plein fouet « l’apartheid 
scolaire »20  : l’indice de positionnement social (IPS) des 
élèves des écoles enquêtées est en moyenne de 68,2, tandis 
que la moyenne des IPS des élèves dans les écoles publiques 
et privées sous contrat est, en France, de 103, et elles ac-
cueillent presque exclusivement des élèves multi-minori-
sé·es, c’est-à-dire subissant de concert plusieurs dynamiques 
de minorisation, à la fois socio-économique et raciale21. 

Note sur l’anonymisation et précisions sémantiques

Les entretiens semi-directifs présentés ont été analysés à partir d’une méthode inductive de théorisation ancrée22.

Le panel enquêté se compose de soixante-sept enseignant·es dont quarante-sept femmes et vingt hommes, soit 70  % de 
femmes pour 30 % d’hommes, ce qui correspond aux moyennes nationales23. Ces enseignant·es ont un âge compris entre vingt-
quatre ans pour la plus jeune enseignante et soixante-cinq ans pour la plus âgée, avec un âge moyen de 36,6 ans et un âge 
médian de trente-cinq ans. Les enseignant·es enquêté·es sont donc plus jeunes qu’au niveau national, où l’âge moyen en école 
primaire est de quarante-trois ans et où seulement 22 % des enseignants ont moins de trente-cinq ans. Cela s’explique par la 
nature du terrain d’enquête, l’éducation prioritaire renforcée, qui constitue une affectation par défaut de début de carrière pour 
la majorité des enseignant·es de l’académie d’Aix-Marseille. 

8     Dahhan Ryzlène et al., « Analyser des terrains contemporains à partir du couple notionnel “majori-
taires/minoritaires” », Cahiers du Genre, vol.68, n°1, Association Féminin Masculin Recherches, 2020, 
pp.145‑171, en ligne, <doi : 10.3917/cdge.068.0145>.

9      Guillaumin Colette, L’idéologie raciste. Genèse et langage actuel, Paris, Mouton, 1972.
10    Roulleau-Berger Laurence, Cottineau Clémentine et Vallée Julie, « Migrations, inégalités multisituées et éco-

nomie monde : Chapitre 3 », in Les inégalités dans l’espace géographique, ISTE Éditions, 2022, pp.93‑117.
11   Dhume Fabrice et Cohen Vanessa, « Dire le racisme, taire la race, faire parler la nation. La représen-

tation du problème du racisme à travers la presse locale », Mots. Les langages du politique, vol.116, 
n°1, 2018, pp.55‑72.

12   Dhume Fabrice, « L’école face à la discrimination ethnoraciale : les logiques d’une inaction publique », 
Migrations Société, vol.131, n°5, 2010, pp.171‑184, en ligne, <doi : 10.3917/migra.131.0171>.

13   Ministère de l’Éducation nationale, de la jeunesse et de l’enseignement supérieur, « Lutte contre le 
racisme et l’antisémitisme, une priorité pour l’école de la République », dans education.gouv.fr, 2022, 
en ligne, <https://www.education.gouv.fr/lutte-contre-le-racisme-et-l-antisemitisme-une-priorite-
pour-l-ecole-de-la-republique-2909?menu=2>.

14   Peretti-Ndiaye Marie, « De l’objet tabou au racisme respectable. Récit d’une enquête en terrain sen-
sible », Civilisations, vol.64, n°1, 2015, pp.81‑90.

15   Dhume Fabrice, « Comment l’antiracisme devint une “valeur de l’école” », Diversité, vol.182, n°1, 
2015, pp.47‑53, en ligne, <doi : 10.3406/diver.2015.4135>.

16   Lorcerie Françoise, « Pour une approche intersectionnelle à l’École », Travail, genre et sociétés, vol.41, 

n°1, Paris, La Découverte, 2019, pp.159‑165, en ligne, <doi : 10.3917/tgs.041.0159>.
17   Foy Laura, Quand la race fait école : place et rôle de la race dans l’activité professionnelle des en-

seignant·es des territoires hyperpaupérisés, thèse de doctorat en sciences de l’éducation (Nicolas 
Sembel dir.), Aix-Marseille Université, 2023.

18   Kilic Aksel, L’école primaire vue des coulisses. La culture professionnelle informelle des professeurs 
des écoles, Paris, PUF, 2022.

19   Garnier Juliette, Apprendre à devenir un élève perturbateur à la marge de l’école. Une ethnographie 
de la prise en charge de la déviance scolaire, Thèse pour le doctorat de sciences sociales (Claudine 
Dardy et Benjamin Moignard dir.), Université Paris-Est Créteil, 2017.

20   Felouzis Georges, Liot Françoise et Perroton Joëlle, L’apartheid scolaire. Enquête sur la ségrégation 
ethnique dans les collèges, Paris, Seuil, 2005.

21   Audren Gwenaëlle, « Dynamiques scolaires et recompositions socio-territoriales : quels impacts sur la ségréga-
tion à Marseille ? », Géographie, économie, société, vol.14, n°2, 2012, pp.147‑170 ; Audren Gwenaëlle et Lor-
cerie Françoise, « À Marseille : une école polarisée mais diverse », Revue Projet, vol.333, n°2, 2013, pp.42‑51.

22   Paillé Pierre, « L’analyse par théorisation ancrée », Cahiers de recherche sociologique, n°23, avril 
2011, pp.147‑181, en ligne, <doi : 10.7202/1002253ar>.

23   Ministère de l’Éducation nationale, de la jeunesse et des sports, « Bilan social du ministère de l’Éduca-
tion nationale, de la jeunesse et des sports 2020-2021 », education.gouv.fr, 2022, en ligne, <https://
www.education.gouv.fr/bilan-social-du-ministere-de-l-education-nationale-de-la-jeunesse-et-des-
sports-2020-2021-326665>.



10 VARIA 

LA RACIALISATION DE LA DIFFICULTÉ SCOLAIRE

Les prénoms des enseignant·es et des élèves ont été modifiés. Pour les élèves, nous avons utilisé l’outil en ligne élaboré par 
B. Coulmont à partir des résultats nominatifs du baccalauréat en France. Cet outil ne prenant pas en compte les années anté-
rieures à 2012, les prénoms des enseignant·es ont été modifiés en utilisant des sites de référencement des prénoms permettant 
de les remplacer par des prénoms de popularité équivalente, en respectant leurs caractéristiques sociales et ethniques. 
L’ancienneté dans le métier des enseignant·es est précisée par la mention T (signifiant « titulaire »), suivi du nombre d’années 
d’exercice de l’enseignant·e. 

La classe dans laquelle exerce chaque enseignant·e dont les propos sont rapportés est également précisée pour chaque extrait 
d’entretien. L’école primaire, qui constitue le terrain de cette enquête, est constituée de l’école maternelle (EM), qui com-
prend quatre classes d’âge, la Très Petite Section (TPS), dans laquelle les élèves sont âgés de 2 à 3 ans, la Petite Section (PS), 
la Moyenne Section (MS) et la Grande Section (GS) et de l’école élémentaire (EEPU), dans laquelle les élèves entrent à l’âge de 
6 ans et comprenant le Cours Préparatoire (CP), le Cours Élémentaire 1re année (CE1), le Cours Élémentaire 2e année (CE2), le 
Cours Moyen 1re Année (CM1) et le Cours Moyen 2e Année (CM2). Les élèves passent une année scolaire dans chaque classe. À ces 
classes s’ajoutent les Unités Pédagogiques pour Élèves Allophones Arrivants (UPE2A), les Unités Locales d’Inclusion Scolaire (ULIS) 
accueillant les élèves en situation de handicap et le Réseau d’Aide Spécialisé aux Élèves en Difficulté (RASED). Certain·es ensei-
gnant·es ont pour fonction de remplacer les enseignant·es titulaires d’une classe lorsqu’iels sont absent·es. Iels appartiennent 
au corps des « brigades », et iels peuvent être affecté·es sur n’importe quel niveau de classe. D’autres sont en poste dans plu-
sieurs écoles entre lesquelles ils partagent leur service (TRS). Les noms des écoles sont indiqués par une lettre. 

Enfin, l’usage de l’expression « difficulté scolaire » provient du langage ordinaire des enseignant·es qui l’utilisent quotidien-
nement dans leur activité professionnelle, à la fois pour décrire leurs élèves ou une dimension de leur professionnalité qu’iels 
estiment spécifique à l’exercice en REP+ (dont l’un des critères de labélisation des collèges têtes de réseaux est le taux de retard 
à l’entrée en classe de 6e), mais également comme critère de régulation de leur activité professionnelle (il s’agit alors de diffé-
rencier les apprentissages pour les élèves identifié·es comme étant en « difficulté scolaire »). Iels reprennent une expression 
consacrée par de nombreux textes institutionnels, comme par exemple la circulaire de rentrée 202424 qui oppose ainsi les élèves 
« les plus à l’aise » à « ceux en difficulté » ou la page Eduscol « Évaluations nationales et tests de positionnement » qui précise 
que « [les]  tests de positionnement doivent permettre aux équipes pédagogiques de disposer d’éléments objectifs pour ré-
pondre au plus vite à la difficulté scolaire »25.

UNE RÉUSSITE EMPÊCHÉE PAR LA LANGUE 
FAMILIALE

La langue est l’un des principaux critères de la racialisation 
de la difficulté scolaire et les enseignant·es imputent aux 
pratiques linguistiques et langagières familiales des élèves 
racisé·es un effet aggravant des difficultés scolaires. 

De la valorisation théorique du plurilinguisme à la 
condamnation de facto des pratiques linguistiques familiales

Les élèves sont décrit·es par l’écrasante majorité des ensei-
gnant·es enquêté·es comme parlant plusieurs langues. Mais 
ce plurilinguisme, s’il est généralement valorisé de manière 
abstraite et théorique comme « une richesse » (entretien 
Mayssane, T15, CE1, EEPU J) permettant par la suite d’ap-
prendre plus facilement d’autres langues est paradoxale-
ment décrit en même temps, dans le cas des élèves racisé·es, 
comme l’une des causes de la difficulté scolaire, voir du 
défaut d’intégration. On observe ainsi des variations selon 
que les enseignant·es tiennent un discours général sur les 
langues (le plurilinguisme est perçu de manière positive) ou 
qu’iels abordent l’effet des pratiques linguistiques familiales 
sur le niveau scolaire de leurs propres élèves (le bilinguisme 
est alors perçu comme une cause de l’échec scolaire) : pré-
férer « parler arabe » au domicile familial est décrit par plus 
de la moitié des enseignant·es enquêté·es comme une pra-
tique pouvant « handicap[er] » les élèves et être à l’origine 
de difficultés scolaires. Une bivalence raciale des pratiques 
se manifeste ainsi dans le bilinguisme qui devient, pour les 
élèves racisé·es, une théorie explicative de la difficulté sco-
laire alors que ce même bilinguisme apparaît de façon géné-

rale comme un élément favorisant la réussite scolaire. Nous 
définissions ici la bivalence raciale des pratiques comme le 
fait que des fonctionnements, comportements, attitudes 
soient perçus différemment (positivement ou négative-
ment) selon l’assignation raciale de son auteur·trice en vertu 
de la mobilisation d’une interprétation racialisante qui sert 
de fondement pour donner du sens à ce qui est observé et 
l’inscrire dans un faisceau de significations s’appuyant sur 
des stéréotypes raciaux26. La classe sociale d’appartenance 
des élèves et leur valeur scolaire27 contribuent à transformer 
le rapport au bilinguisme : la pratique des langues familiales 
est alors caractérisée par un fort déficit lexical et l’usage 
d’une syntaxe incorrecte. 

[Enseignant] Le problème, je pense un des problèmes  
majeurs, c’est que les parents de nos gamins ne maîtrisent 
pas suffisamment leur propre langue maternelle. 

[Chercheuse] Tu t’en rends compte à quoi ?

[Enseignant] Parce qu’ils ne l’écrivent pas. Pour l’arabe 
qui est une langue écrite. Et qu’ils l’écrivent plus ou moins 
mais que leur niveau d’instruction purement linguistique 
est faible, bas. Et que je pense qu’ils ne lisent, à part le 
journal, c’est une culture aussi, tu trouves des informations 
et c’est une langue, c’est l’arabe parlé pas l’arabe littéraire 
la plupart du temps, en fonction des journaux mais si tu 
veux est-ce qu’ils ont vraiment eu accès à certains savoirs 
pour comprendre certaines subtilités de leur propre langue, 
quoi…. Et ça, ça porte énormément préjudice aux gamins. 
La non-maîtrise de leur propre langue maternelle fait que 
l’apprentissage du français devient d’autant plus compliqué 
quoi. Parce qu’il y a de l’approximation dans leur langue 

24   MENJ — Dgesco, Circulaire de rentrée  2024  : « Ne laisser aucun élève au bord du chemin », ME-
NE2417753C, 2024.

25   Ministère de l’Éducation nationale, de l’enseignement supérieur et de la recherche, « Les évaluations 
nationales, des outils pour mieux répondre aux besoins des élèves », Eduscol, mars 2025, en ligne, 
<https://eduscol.education.fr/887/evaluations-nationales-et-tests-de-positionnement>.

26   Contrairement à la discrimination, qui est nécessairement un traitement négatif, la bivalence raciale 
des pratiques peut également renvoyer à une perception positive d’un comportement qui serait per-

çu comme déviant s’il était celui d’un membre du groupe majoritaire (cas d’une directrice d’école se 
félicitant de voir un père d’élève ivre et avec des cannettes de bière dans ses poches à la kermesse de 
l’école, déclarant qu’il faisait un « effort d’intégration »).

27   Lorcerie Françoise, « Pour une approche intersectionnelle à l’École », Travail, genre et sociétés, vol.41, 
n°1, 2019, pp.159‑165.



LAURA FOY

VARIA 11

maternelle qui est de l’approximation automatiquement 
puisque de toute façon ça passe dans leur langue mater-
nelle donc en français je peux dire « le chaise » et puis tu 
comprends quand même ce que je veux te dire tu vois, et 
on voit pas l’intérêt tu vois, c’est un peu caricatural ce que 
je dis mais c’est un peu l’idée. 

(Entretien Guillaume, T18, CP, EEPU B)

Dans une première lecture, ça n’est pas tant la pratique d’une 
langue familiale autre que le français qui est l’objet de la cri-
tique, mais le « niveau d’instruction purement linguistique 
[...] faible » des parents d’élèves et une « non-maîtrise » de 
leur propre langue, une « approximation » dans son usage 
qui, se répercutant sur les élèves, seraient la cause de leurs 
difficultés dans l’apprentissage du français et plus largement 
de leurs difficultés scolaires. 

Mais, plus que le niveau de maîtrise de la langue dite d’« ori-
gine » par les familles des élèves racisé·es, ce sont régulière-
ment les langues mêmes qui sont l’objet de l’infériorisation : 
alors que Guillaume, dans l’extrait ci-dessus, oppose l’« arabe 
parlé » des familles (lequel désigne en réalité l’« arable ma-
grébin », qui est aussi une langue écrite couramment dis-
qualifiée, y compris par les personnes dont elle est la langue 
maternelle28) à l’« arabe littéraire », cinquante et un des 
soixante-sept enseignant·es enquêté·es, en entretien ou lors 
d’échanges informels, ont décrit les langues utilisées par les 
familles des élèves comme des « dialectes » (entretien Ni-
colas, T3, ULIS, EEPU H, à propos du « dialecte gitan »), des 
« langues orales » (extrait de journal de terrain, Valérie, T6, 
CM2, EEPU A, à propos du « marocain »), ou encore des lan-
gues « sans grammaire » (extrait de journal de terrain, Ber-
nard, T28, directeur, EEPU B, à propos du shimahorais). Cette 
idée d’une hiérarchie des langues se diffuse d’autant plus faci-
lement au sein des écoles qu’elle est reprise de manière parti-
culièrement explicite par six enseignants29 du panel enquêté 
ayant des caractéristiques rendant leur discours particulière-
ment modélisant : tous de sexe masculin, forts d’une longue 
expérience professionnelle (au moins 12  ans de métier) et 
d’une position statutaire renforçant leur légitimité (direction 
d’école, détention du CAFIPEMF), ils revendiquent à la fois 
une forte proximité avec le territoire et avec les publics, mais 
également ces connaissances « issues du terrain » comme 
des « savoirs coupables » 30 faisant la preuve de leur expertise 
professionnelle. Ces « savoirs coupables », qui articulent une 
pseudo-scientifisation du discours et une forte culturalisa-
tion des pratiques des familles, participent au sein des écoles 
à la diffusion d’un « racisme respectable »31  : ce racisme, qui 
n’est pas perçu comme raciste mais comme une « description 
exacte de la réalité »32, est porté par des individus occupant 
des « positions importantes » et la respectabilité de ce dis-
cours lui est notamment conférée par le « pouvoir de ceux 
et celles qui l’adoptent »33. La production et la diffusion de ce 
type de discours par des enseignant·es perçu·es comme légi-
times, respecté·es (notamment du fait de leur position statu-
taire) par leurs pairs, contribuent à sa normalisation et à sa 
diffusion dans les écoles. Ça n’est pas tant la généralisation de 
ce type de discours, lequel serait produit de manière systéma-
tique par chaque enseignant·e — des enseignant·es n’y ont 
pas recours — mais sa banalisation et sa normalisation qui 
sont centrales dans la compréhension des processus de racia-
lisation de la difficulté scolaire  : quand les enseignant·es re-
fusent cette racialisation, c’est plus souvent parce qu’iels ont 

recours à une explication concurrente que par rejet principiel 
de cette racialisation, laquelle n’est que de manière marginale 
décrite comme inapte à expliquer la difficulté scolaire ou 
qualifiée de raciste. Si les données de terrain ne montrent pas 
de situations dans lesquelles la pratique par les élèves d’une 
langue familiale autre que le français n’est pas perçue comme 
source de difficultés scolaires, la comparaison entre les dis-
cours des enseignant·es sur les pratiques familiales des élèves 
et leurs discours sur leurs attentes en matière d’apprentissage 
d’une langue étrangère ou sur leurs propres pratiques fami-
liales permet de caractériser le caractère proprement racia-
lisant — et pas simplement xénophobe — de la désignation 
du bilinguisme comme un problème. Ainsi, Vanessa (CM2, 
T12, EEPU B) fait appel à une intervenante en allemand et in-
siste auprès de ses élèves pour qu’ils pratiquent cette langue 
y compris entre eux pendant la récréation, ou chez eux, « en 
apprenant des mots à leurs parents ». De son côté, Françoise 
(CM2, T7, EEPU B) et Maud (CM1, T5, EEPU B) ont toutes 
deux inscrit leur enfant dans une crèche bilingue anglais et, 
bien que n’ayant chacune qu’une maîtrise scolaire de cette 
langue, elles affirment s’adresser quotidiennement à leur en-
fant en anglais pour les « familiariser » à sa pratique et leur 
donner « le goût » des langues étrangères. Plus globalement, 
à l’échelle du territoire national, l’école forme de plus en plus 
tôt les élèves à l’apprentissage des langues étrangères comme 
l’anglais, l’espagnol, l’allemand ou l’italien34, ou aux diverses 
langues régionales pratiquées sur le territoire national35.

Qu’il s’agisse de la pratique d’une langue familiale autre que 
le français, ou du niveau de maîtrise par les parents de la 
langue française et de leur langue familiale, les pratiques 
linguistiques et langagières familiales apparaissent comme 
une cause majeure des difficultés scolaires des élèves : 

Il y a certains enfants pour lesquels je sais pas où ils seront, 
mais je sais que ça va être compliqué pour eux. Surtout 
les enfants qui ont des familles qui sont allophones, qui 
parlent pas bien français, donc je sais pas au niveau de l’en-
seignement supérieur. Je vois déjà que là en primaire, les 
parents peuvent pas les aider dans leurs devoirs, dans leur 
travail, donc je me dis que dans la suite de leur scolarité ça 
va être compliqué pour eux de suivre.

(Entretien Margot, T7, CP, EEPU B)

Bien évidemment, on ne saurait nier qu’une moindre maî-
trise du français par les parents des élèves peut constituer 
un handicap dans la poursuite de leur scolarité  : la repro-
duction sociale passe par la transmission d’un capital cultu-
rel légitime par les parents, ce capital n’étant pas caractérisé 
uniquement par une norme de classe socio-économique 
mais aussi par une norme raciale, celle de la « domination 
blanche »36. La déclaration par laquelle les enseignant·es as-
socient une moindre maîtrise du français par les parents des 
élèves et d’éventuelles difficultés scolaires de ces dernier·es 
n’est donc pas à elle seule suffisante pour caractériser la 
racialisation de la difficulté scolaire. Cette racialisation re-
pose ici sur deux éléments : le premier est l’imputation de 
la difficulté scolaire à la seule pratique des langues non 
occidentales, alors que la pratique des langues étrangères 
occidentales est encouragée ; le second repose sur la natu-
ralisation de cette difficulté, la pratique d’une langue non 
occidentale étant décrite comme expliquant à elle seule, 
par sa nature même, la difficulté scolaire, sans que la culture 

28   Ennasiri Ali, « L’arabe maghrébin, une langue de France  : sa transmission familiale et son ensei-
gnement », Recherches en didactique des langues et des cultures [en ligne], vol.2, 2022, en ligne, 
<https://journals.openedition.org/rdlc/11090>, consulté le 29 mai 2025.

29   L’usage du masculin est volontaire.
30    Hughes Everett Cherrington, Le regard sociologique  : essais choisis, trad. Jean-Michel Chapoulie, 

Paris, École des Hautes Études en Sciences Sociales, 1996.
31   Antonius Rachad, « Un racisme “respectable” [en ligne] », Les relations ethniques en question. Ce 

qui a changé depuis le 11 septembre 2001, Montréal, Les Presses de l’Université de Montréal, 2002, 
pp.253‑276, en ligne, <https://www.academia.edu/2079420/Un_racisme_respectable_?email_work_

card=view-paper>, consulté le 14 septembre 2020.
32   Ibid., paragr. 26.
33   Ibid., p.29.
34   Filhon Alexandra, « Transmission familiale des langues en France : évolutions historiques et concur-

rences », Annales de démographie historique, vol.n°119, n°1, décembre 2010, pp.205‑222. 
35   Le Coadic Ronan, « Le fruit défendu : force de l’identité culturelle bretonne et faiblesse de son expres-

sion politique : », Cahiers internationaux de sociologie, n°111, septembre 2001, pp.319‑339.
36   Brun Solène et Cosquer Claire, La domination blanche, Paris, Textuel, 2024.



12 VARIA 

LA RACIALISATION DE LA DIFFICULTÉ SCOLAIRE

scolaire soit elle aussi interrogée en tant que culture de la 
classe dominante, exprimant ses intérêts objectifs, matériels 
et symboliques. Pour le dire simplement, le discours des en-
seignant·es racialise la difficulté scolaire en l’imputant aux 
langues familiales dès lors que, d’une part, sont uniquement 
visées les langues non occidentales dont la pratique fami-
liale serait cause à elle seule de la difficulté scolaire et que, 
d’autre part, sont évacués de l’analyse des éléments relevant 
uniquement (ou principalement) de la forme scolaire et des 
rapports de domination qui la structurent. 

Deux modèles de la difficulté liée à la langue familiale sont 
ainsi tour à tour — et parfois conjointement — mobilisés 
par les enseignant·es. Le premier est relatif à la nature même 
de certaines langues, qui ne seraient pas suffisamment struc-
turées pour que leur maîtrise permette la transposition vers 
d’autres langues et dont la pratique constituerait un frein à 
l’apprentissage du français. Le second voit dans la non-maî-
trise du français par les parents des élèves le fondement de 
leur incapacité à les accompagner dans leur scolarité, ce qui 
produirait par là-même des difficultés chez les élèves concer-
né·es — et cela, sans que la nature et le fonctionnement du 
partenariat éducatif famille/école attendu par les ensei-
gnant·es soient eux-mêmes interrogés. 

La seule maîtrise de la langue française n’est plus une condi-
tion suffisante à la réussite scolaire et la langue française ap-
paraît souvent comme la seule langue devant être utilisée par 
l’élève, que ce soit à l’école ou en famille. Aurélie (T6, CP, EEPU 
B) estime ainsi que « tant qu’ils ne parleront pas français à la 
maison, ils resteront nuls en classe. À un moment c’est plus 
de notre ressort » (extrait de journal de terrain). L’accès à la 
réussite scolaire des élèves passerait par un effacement de 
leur langue familiale, y compris au sein de leur propre famille, 
et toutes les formes de bilinguisme familial, qu’elles soient 
« réelles » ou « symboliques »37, deviennent à proscrire. 

Ce type de discours s’inscrit dans un double héritage. Le pre-
mier est en lien avec l’unification linguistique de la France, 
consacrée dans l’article 2 de la Constitution en 1992, qui dis-
pose que « la langue de la République est la langue française », 
et impose un monolinguisme d’État qui participe à la domina-
tion38 de la langue française sur les autres langues pratiquées 
en France39. L’école a joué un rôle central dans le processus 
d’unification linguistique et, dans cette première perspective, 
les enseignant·es reprennent, en le spécifiant dans le monde 
scolaire, un discours plus global qui fait de la déperdition des 
langues familiales un critère d’évaluation de l’inscription des 
familles racisées en France et de leur intégration40 (en l’es-
pèce, à l’école, et de leur adhésion à la norme scolaire)41. Mais 
les discours des enseignant·es enquêté·es s’inscrivent par ail-
leurs dans la continuité d’un second héritage, colonial cette 
fois, faisant coïncider la scolarisation, l’enseignement du fran-
çais et l’accès à la raison42, ou plus précisément ici à la réussite 
scolaire. Dans cette seconde perspective, la hiérarchie des 
langues que vient sanctionner l’institution scolaire ne signifie 
pas pour autant que les enseignant·es sont imprégné·es d’une 
vision postcoloniale du monde social et du monde scolaire, 
mais qu’une lecture du monde social et scolaire et des catégo-

ries d’analyse hiérarchisées de ces mondes, qui se sont struc-
turées pendant la période coloniale, persistent au-delà de la 
colonisation en ciblant spécifiquement les élèves issu·es des 
anciennes colonies. 

Ces représentations ne sont pas propres aux enseignant·es 
(et encore moins propres aux enseignant·es enquêté·es)  : 
iels ne font que reprendre une idée généralisée dans l’en-
semble de la société43 et reprise aux plus hauts niveaux de 
l’État et qui, bien que démentie par de nombreux linguistes 
et sociolinguistes44, établit un lien de causalité entre la 
langue parlée en famille et l’échec scolaire45. 

Ainsi, si les enseignant·es tendent globalement à sous-es-
timer le potentiel scolaire des élèves allophones46, ils font 
également de l’usage de leurs langues une des causes de la 
difficulté scolaire, ce qui permet l’expression d’un racisme 
quotidien — souvent non intentionnel, et massivement 
non perçu comme raciste — se dissimulant derrière une 
scientifisation du discours, laquelle est une forme d’euphé-
misation courante du racisme.

Les élèves « turc·ques » et « kurdes », incarnation  
paradigmatique de la réussite empêchée par la langue

Les élèves dit·es « turc·ques » ou « kurdes » (les ensei-
gnant·es distinguent difficilement les deux et emploient in-
différemment ces deux termes, parfois accolés l’un à l’autre : 
« turc·que-kurde ») font l’objet d’une stigmatisation spéci-
fique dans les territoires enquêtés. Ces élèves appartiennent 
à une vague migratoire relativement récente, dont le milieu 
socio-économique antérieur à la migration est souvent plus 
précaire que pour les vagues migratoires en provenance du 
Maghreb47 et iels viennent incarner sur le territoire enquêté 
cette catégorie stigmatisée des élèves « en difficulté linguis-
tique ». Ainsi, Mélodie (T1, brigade, EEPU B, en entretien) 
a « vu que les enfants les plus violents c’était des enfants 
turcs » tandis qu’Agathe (T9, CE1, EEPU J, en entretien) es-
time que « les Turcs ils sont vraiment moches ». Yann (T11, 
CM2, EEPU B, en entretien), quant à lui, constate que « les 
élèves kurdes, heu. Alors soit il y a un rapport particulier à 
l’école soit ils sont... En effet ils sont, ils ont vraiment des 
grosses difficultés scolaires ». La violence des élèves comme 
leurs « grosses difficultés » sont principalement expliquées 
par la non-maîtrise de la langue française par les élèves et 
leur famille, ce qui ne permettrait aux élèves ni de commu-
niquer de façon apaisée avec leurs pairs ni d’entrer dans les 
apprentissages. Cyril (T18, directeur, EEPU I) déclare ainsi en 
entretien que : « on a une population kurde qui est d’une im-
migration assez nouvelle et qui a... qui vit beaucoup quand 
même entre eux et qui ont des gros problèmes de langage 
du coup, et avec des enfants qui savent pas se positionner du 
coup, parce qu’ils ont même des problèmes dans leur langue 
propre et ils s’autorisent pas à parler français ». La pratique 
d’une langue turque est parfois décrite comme entraînant 
de manière quasi mécanique des difficultés scolaires : 

[Enseignante] Le niveau scolaire [de mes élèves] n’a rien  
à voir avec [l’école] où [mes filles] sont aujourd’hui.  

37   Deprez-de Heredia Christine et Varro Gabrielle, « Le bilinguisme dans les familles », Enfance, vol.44, 
n°4, 1991, pp.297‑304, en ligne, <doi : 10.3406/enfan.1991.1985>.

38   Filhon Alexandra, « Plurilinguisme et hiérarchie sociale entre les langues en France », France Gué-
rin-Pace, Olivia Samuel et Isabelle Ville (dir.), En quête d’appartenances : L’enquête Histoire de vie sur 
la construction des identités, Ined Éditions, 2009, pp.167‑180, en ligne, <http://books.openedition.
org/ined/1013>, consulté le 24 mai 2025.

39   L’unification linguistique, qui se manifeste dans cet article, est le résultat d’un processus long, amorcé 
avec l’ordonnance de Villers-Cotterêts en 1539 imposant le français en remplacement du latin pour 
tous les jugements et actes notariés, et s’étant se poursuit progressivement jusqu’à l’émergence 
d’une articulation forte entre langue française et appartenance nationale pendant la Révolution fran-
çaise. Par la suite, l’école a activement participé à ce processus, lequel s’est vu renforcé par l’urbani-
sation progressive du pays, l’évolution des transports, la place croissante prise par l’administration, 
puis accéléré à partir de la Première Guerre mondiale. 

40   Haut Conseil à L’intégration, Rapport du Haut Conseil à l’Intégration, 1995, p.20. ; Tribalat Michèle, 
« Chronique de l’immigration : les populations d’origine étrangère en France métropolitaine », Popu-
lation, vol.52, n°1, janvier 1997, p.163, en ligne, <doi : 10.2307/1534513>.

41   Ibid.
42   Salaün Marie, « Un colonialisme “glottophage” ?. L’enseignement de la langue française dans les 

écoles indigènes en Nouvelle-Calédonie (1863-1945) », Histoire de l’éducation, n°128, octobre 2010, 

pp.53‑78, en ligne, <doi : 10.4000/histoire-education.2264>.
43   Filhon Alexandra, « Plurilinguisme et hiérarchie sociale entre les langues en France », art. cit.
44   Lüdi Georges et Py Bernard, Être bilingue, Bern, Peter Lang (coll. Exploration), 2013 [1986] ; Deprez 

Christine, Les enfants bilingues : langues et familles, Saint-Cloud [Paris], CREDIF Didier (coll. Essais), 
1994 ; Vermis Geneviève et Boutet Josiane (dir.), France, pays multilingue. Tome 1 : les langues en 
France : un enjeu hitorique et social, Paris, L’Harmattan (coll. Logiques sociales), 1987 ; France, pays 
multilingue. Tome 2 : Pratique des langues en France, Paris, L’Harmattan, 1987.

45   Comme le fait par exemple le rapport préliminaire de la commission de prévention du groupe d’études 
parlementaire sur la sécurité intérieure, intitulé « Sur la prévention de la délinquance » (2004), en 
indiquant : « [s]euls les parents, et en particulier la mère, ont un contact avec leurs enfants. Si ces 
derniers sont d’origine étrangère, elles devront s’obliger à parler le français dans leur foyer pour 
habituer les enfants à n’avoir que cette langue pour s’exprimer » (p.9), « [l] » enseignant devra alors 
en parler aux parents pour qu’au domicile, la seule langue parlée soit le français. » (p.10) ou encore 
« [l]e bilinguisme est un avantage pour un enfant sauf lorsqu’il a des difficultés car alors ça devient 
une complication supplémentaire. Il faut alors faire en sorte que l’enfant assimile le français avant de 
lui inculquer une langue étrangère. » (p.17).

46   Zahner Claudia et al., PISA 2000 : Préparés pour la vie ? Les compétences de base des jeunes — Rapport 
national de l’enquête, Neuchâtel, OFS/CDIP, 2002.

47   Ichou Matthieu, Les enfants d’immigrés à l’école, op. cit.



LAURA FOY

VARIA 13

Il y a un écart, mais phénoménal, vraiment, c’est-à-dire que 
ça aussi j’en avais pas conscience évidemment, mais quand 
moi j’étais en CM2 il y a deux ans ma grande était en CE2,  
et ma grande était meilleure que mes meilleurs CM2.  
Et clairement les exercices que je faisais avec mes CM2 
qu’ils trouvaient difficiles, je les faisais faire à ma fille  
de CE2 qui les trouvait bien. Et donc il deux ans d’écart quoi.

[Chercheuse] C’est dû à quoi ?

[Enseignante] Alors justement tu vois, j’ai pris des CM2  
et j’ai dit « je comprends pas ce qui se passe parce que les 
maîtresses d’avant font leur boulot », et donc je comprends 
pas et donc j’ai décidé de prendre des CP l’année d’après. 
C’était vraiment pour ça, pour dire « bon alors on va  
recommencer du début et je vais comprendre pourquoi  
en CM2 ils savent pas lire par exemple, c’est pas possible  
puisque les maîtresses elles font leur boulot ».  
Et j’ai compris. En fait ce qui se passe c’est qu’ils arrivent 
en septembre, jusqu’aux vacances de la Toussaint on est 
bien, on est à peu près, à part ceux qui ont du mal à faire 
leurs devoirs, etc., etc. Bien sûr, il y a l’aide à la maison qui 
joue, mais on est à peu près sur des niveaux équivalents 
jusqu’aux vacances de la Toussaint. Sauf que toi, pendant 
les vacances de la Toussaint, tu vas faire travailler tes  
enfants, tu vas leur faire faire les devoirs que la maîtresse 
a donnés, eux pendant les vacances de la Toussaint, ils vont 
parler turc pendant quinze jours, oublier complètement  
le français et oublier tout ce qui a un rapport avec l’école. 
Du coup toi, quand tu vas revenir aux vacances de la Tous-
saint, tu pensais être là (rires) tu vois et en fait non, alors 
t’as un peu avancé par rapport à septembre mais t’as perdu 
les dernières quatre semaines, elles ont été oubliées.  
Et donc du coup à chaque vacance tu reperds, mais un truc 
phénoménal, quoi. Vraiment, ils oubliaient les sons qu’ils 
avaient acquis, ils oubliaient, pff, c’était dramatique,  
dramatique, et donc j’ai compris en fait, c’est simplement 
que à chaque vacance, eh ben on prend du retard,  
et à mesure, quand on arrive en CM2, ben évidemment  
les deux ans de retard, ben ils sont là. 

(Entretien Nathalie, T5, CP-CE1, EEPU L)

Dans cet extrait, l’enseignante oppose explicitement un 
« eux » et un « nous » (désigné par les pronoms person-
nels « toi » et « tu »)  : si le « nous » fait ses devoirs et reste 
immergé dans un bain de langue française permettant les 
progrès scolaires, le « eux » oublie non seulement la langue 
française mais également la plupart des apprentissages ef-
fectués. Si on s’en tient à ce que décrit l’enseignante, alors 
que chaque période dure entre sept et huit semaines, les 
élèves perdraient lors de chaque période de vacances (d’une 
durée de deux semaines) l’équivalent au moins de la moitié 
des apprentissages réalisés depuis la reprise. 

Ainsi, les élèves turc·ques et kurdes apparaissent comme un 
groupe particulièrement stigmatisé sur le territoire enquêté : 

[Chercheuse] Tu as l’impression qu’il y a des communautés 
qui sont plus particulièrement stigmatisées ?

[Enseignante] Ah, à la Belle de Mai c’est les Comoriens. 

[Chercheuse] Et dans le 14e ?

[Enseignante] Ah ben là c’est plus Turcs et Kurdes. 

[Chercheuse] T’as déjà entendu des trucs sur les Kurdes  
ou les Turcs ?

[Enseignante] Ah oui après est-ce que ça va me revenir ? 
Déjà on n’admet pas qu’ils aient une autre religion que  
la religion catholique, que forcément c’est des intégristes 
hein, parce que les mamans portent le voile, on les  
imagine prêtes à monter dans un avion pour aller  
combattre je ne sais où. Mais vraiment, hein, on en est  
à ce point-là de fantasme. Que voilà, c’est des gens pas  
tolérants, qui maltraitent éventuellement leurs enfants, 
aussi bien au niveau du soin au quotidien qu’au niveau  
des valeurs qu’ils leur transmettent, puisque c’est pas  
les valeurs de la République quoi.

(Entretien Farida, T14, CP, EEPU B)

Ces stéréotypes pesant sur ces élèves ont une « fonction de 
régulation de l’action »48 et ils influent sur les décisions rela-
tives à l’accompagnement scolaire et à la possibilité offerte 
à certain·es de ces élèves de bénéficier des dispositifs insti-
tutionnels. Ainsi, une enseignante de la classe d’UPE2A de 
l’école B refusa d’accueillir une élève, en France depuis plus 
de deux ans mais cumulant difficultés linguistiques et diffi-
cultés scolaires, au prétexte que « les Kurdes c’est toujours 
ça, il n’y a rien à faire avec eux ». L’après-midi, alors que cette 
situation était évoquée avec l’infirmière scolaire, celle-ci dé-
clara que : « oui mais si elle est kurde, pas la peine de perdre 
ton temps avec elle » (journal de terrain, EEPU B, octobre 
2020). La reprise de ces thématiques par des agents scolaires 
jouissant d’une certaine autorité symbolique, comme l’in-
firmière scolaire et une enseignante spécialisée, participe 
à les diffuser auprès de l’ensemble de l’équipe enseignante 
de l’école B, mais elle leur confère également une légitimi-
té supplémentaire. Ces théories sont ainsi reprises pour 
justifier les décisions d’orientation concernant les élèves 
« turcs·ques » et « kurdes », explicitement fondées sur les 
caractéristiques ethnoscolaires de ces élèves.

Extrait de journal de terrain, conseil des maîtres  
passage-maintien, EEPU B, mars 2019.

Les enseignant·es présent·es évoquent le cas d’un élève 
turc, arrivé en France et scolarisé dans l’école en novembre 
2018, soit quatre mois auparavant. Son enseignante,  
Aurélie (T6, CP) hésite à proposer le redoublement car  
« il ne fout rien ». Les extraits ci-dessous sont  
des retranscriptions d’une partie échanges ayant lieu.

Aurélie : « Il ne parle pas français, alors c’est clair qu’il peut 
pas apprendre à lire. La mère refuse, elle refuse de lui 
parler français [elle est allophone] je lui ai dit de l’inscrire 
dans un club de foot pour qu’au moins quelqu’un lui parle 
français, elle refuse, alors il passe ses journées devant  
la télé en turc, forcément il reste con. Au moins met lui  
la télé en français, putain ! […] au moins qu’il ait le français 
dans la tête bordel ! »

Bernard (directeur) : « les Kurdes de toute façon ils  
ne foutent rien, ils passent leurs journées devant la télé  
en kurde et ils apprennent même pas le français.  
Si des Kurdes se réveillaient d’un coup, ça se saurait, alors  
il passe en CE1, et il passera ensuite en CE2, et ainsi  
de suite, et au plus vite il arrive en 6e, au plus vite on en est 
débarrassés et au plus vite on est contents » 

Dans cette séquence, l’origine nationale de l’élève est ex-
plicitement nommée comme facteur déterminant de son 
orientation scolaire (refus du maintien). La langue familiale 
de l’élève est directement identifiée par l’équipe enseignante 
comme la cause de ses difficultés scolaires (c’est parce qu’il 
ne maîtrise pas suffisamment le français, qui n’est pas parlé 

48   Taguieff Pierre-André, La force du préjugé : essai sur le racisme et ses doubles, Paris, La Découverte, 
1988, p.249.



14 VARIA 

LA RACIALISATION DE LA DIFFICULTÉ SCOLAIRE

chez lui, qu’il est en difficulté), et la coupable de cet état de 
fait est désignée comme étant sa mère. Le non-apprentis-
sage du français, ou son apprentissage jugé insuffisant, est 
mis sur le compte d’un défaut de volonté : la mère, bien que 
non-francophone, se voit reprocher de ne pas parler français 
avec son fils, et de refuser de l’inscrire dans un club sportif 
où il serait plongé dans un bain de langue française (alors 
que la capacité de la famille à assumer le coût financier 
d’une telle activité n’est pas évoquée). La place même de cet 
élève dans l’école est remise en question par le directeur de 
l’école qui clôt le débat en annonçant : « au plus vite on en 
est débarrassés et au plus vite on est contents ». Dans cette 
situation, l’articulation entre les rapports sociaux de race et 
les rapports sociaux de classe est manifeste, et elle se traduit 
notamment par la stigmatisation d’un usage supposé abusif 
(les enseignant·es n’ont aucun moyen de le vérifier et il ne 
s’agit en réalité que d’une supposition49) de la télévision ca-
ractéristique du mépris de classe50. 

La relation d’enquête entre la chercheuse et les enquêté·es a 
été déterminante dans le recueil des données lors du conseil 
des maîtres  : la chercheuse, également enseignante, a bé-
néficié d’une position d’insider professionnel et était avant 
tout perçue par l’équipe de l’école B comme une paire des 
enquêté·es. Elle a ainsi eu accès à un entre-soi profession-
nel dans lequel les enseignant·es s’autorisaient pleinement 
le discours « des coulisses »51 qui articule laisser-aller langa-
gier (« con », « putain », « bordel ») et expression des « sa-
voirs coupables ». Ce type de situation vient interroger les 
frontières de l’enquête, et mettre en tension une éthique de 
la recherche, qui impliquerait de « laisser dire » et « laisser 
faire » pour d’une part permettre le recueil des données, 
d’autre part avoir le moins d’effet transformatif possible 
sur le terrain d’enquête, et une éthique professionnelle im-
posant une prise de position explicite contre les situations 
identifiées (à tort ou à raison, d’un point de vue profession-
nel) comme discriminatoires. Durant l’enquête, c’est ainsi la 
raison de la présence de la chercheuse sur le terrain d’en-
quête (qui est également son terrain professionnel) qui a 
déterminé son positionnement  : lorsqu’elle était présente 
avant tout en tant qu’enseignante, et amenée à s’exprimer en 
tant qu’enseignante, elle a fait le choix de signaler la dimen-
sion racialisante des propos tenus en sa présence, ce qu’elle 
s’est interdit de faire lorsqu’elle était présente sur le terrain 
en tant que chercheuse, même lorsque ces propos étaient 
tenus lors d’échanges informels avec des enseignant·es ne 
faisant pas partie du panel enquêté. 

De façon plus générale, si la mobilisation des catégories 
« turcs » ou « kurdes » n’est pas nécessairement accompa-
gnée de préjugés négatifs, elle n’en traduit pas moins une 
mise en ordre raciale du monde social. Elle permet égale-
ment une scientifisation du discours raciste en l’articulant 
à une rhétorique pseudo-ethnologique, comme Guillaume 
(T18, CP, EEPU B) qui mobilise de façon récurrente une ex-
plication culturalisante de la difficulté scolaire, notant par 
exemple à propos d’un élève et de sa sœur : « en plus c’est 
des Kurdes, d’un point de vue ethnolinguistique c’est hyper 
compliqué par rapport au pays d’accueil » (extrait de jour-
nal de terrain, septembre 2019), point de vue qu’il a dévelop-
pé en entretien. 

Ils ont dans l’idée, dans leur idéal c’est de retourner un jour 
en Turquie, enfin au Kurdistan, qui n’existe toujours pas, 
d’ailleurs, réellement, enfin voilà quoi. C’est un....  
une chi... enfin pour moi c’est une chimère, même si ça fait 
un peu jugement. Mais pour eux la France n’est qu’un lieu 

de passage alors qu’ils, ils se mentent à eux-mêmes,  
ils le savent très bien qu’ils y retourneront pas, mais pour 
eux c’est trop dur de se dire : « je suis apatride vis-à-vis  
de mon lieu de vie d’origine ». Et donc en plus abandonner 
la langue et... Ça serait complètement, peut-être,  
c’est une hypothèse, renier ce que je suis et d’où je suis 
puisque là-bas ils me reconnaissent pas, alors je vais  
proroger ça ailleurs.

(Entretien Guillaume, T18, CP, EEPU B)

De nombreuses confusions ont enfin été repérées entre 
d’une part le groupe des élèves turcs·ques et kurdes, d’autre 
part le groupe des élèves perçu·es comme arabes ou ma-
ghrébin·es (et donc perçu·es régulièrement comme musul-
man·es). Une conseillère pédagogique a ainsi expliqué les 
difficultés de latéralisation d’une élève identifiée comme 
turque en y voyant un effet de son habitude de voir « ses 
parents écrire dans l’autre sens » (alors que le turc s’écrit 
de gauche à droite) ; elle a également évoqué l’hypothèse 
que cette élève soit en fait « une gauchère contrariée » car 
« dans la culture maghrébine, les gauchers sont très mal 
vus, la main gauche c’est la main du diable. Et les enfants 
naturellement gauchers on les force à écrire de la main 
droite. Ça il faut voir comment sont les parents avec ça. Ça 
sert à rien d’aller contre les parents parce qu’on va se heur-
ter à des croyances et des pratiques culturelles trop fortes, 
quand c’est comme ça on laisse tomber » (journal de terrain, 
EEPU B, février 2020). Les deux hypothèses émises sur les 
origines de la difficulté scolaire sont racialisées  : dans un 
premier cas, il s’agirait d’un effet modélisant des pratiques 
scripturales parentales dont la conseillère pédagogique sup-
pose qu’ils écrivent de droite à gauche parce qu’ils appar-
tiennent à un groupe qu’elle associe au monde arabe ; dans 
un deuxième cas, du poids du religieux interdisant l’usage 
de la main gauche, poids religieux qu’elle déduit de l’origine 
de l’élève sans que cette dimension n’ait été abordée ni par 
l’élève ni par l’enseignante (mais qui a été déduite par la 
conseillère du prénom de l’élève, caractéristique du stock 
patronymique turc). Dans un cas comme dans l’autre, au-
cune réponse pédagogique ne semble pouvoir être appor-
tée, les pratiques des parents ne pouvant être modifiées et 
les croyances étant trop « fortes » pour qu’on puisse « aller 
contre ». Implicitement, c’est bien l’origine de l’élève (et les 
représentations de la conseillère sur les effets de cette ori-
gine sur les pratiques scolaires de l’élève) qui déterminent la 
(non)réponse pédagogique et donc l’offre éducative (ici, une 
différenciation pédagogique) proposée à l’élève. La raciali-
sation opérée repose ici sur ce que les élèves turcs·ques et 
kurdes ne sont plus seulement perçu·es comme immigré·es 
ou enfants d’immigré·es et renvoyé·es à une extranéité natio-
nale (ce qui relèverait alors de la xénophobie) mais iels sont 
associé·es à un ensemble plus large « arabo-musulman » par 
le biais d’un processus de racialisation qui vient amalgamer 
Turcs·ques, Kurdes, Maghrébin·es et Musulman·es dans un 
seul groupe homogène, au mépris des différences entre 
ces désignations, ce qui autorise des déductions infondées 
comme celle relative aux effets de sens de l’écriture de la 
langue familiale. La mobilisation de la catégorie spécifique 
« Turc » ou « Kurde » a dès lors pour effet d’activer les pré-
jugés et stéréotypes racistes pesant sur les élèves « musul-
man·es » et « arabes » qui y sont symboliquement associé·es 
et qui rencontreraient des difficultés comparables. 

Au-delà de la langue seule, c’est plus largement la « culture » 
des élèves qui peut être décrite comme la cause de leur dif-
ficulté scolaire. 

49   Plusieurs des enseignant·es présent·es lors de ce conseil des maîtres ont participé aux entretiens et 
leur niveau de connaissance de la vie personnelle des élèves et de leurs pratiques familiales a été 
évoqué (de façon générale, les éléments observés pendant l’enquête ont régulièrement été repris 
pendant les entretiens) 

50   Jeanneney Jean-Noël, « Bourdieu, la télévision et son trop de mépris pour elle  : dix ans après »,  
Le Débat, vol.138, n°1, janvier 2006, pp.147‑169, en ligne, <doi : 10.3917/deba.138.0147>.

51   Et cela, bien que les enseignant·es présent·es aient tou·te·s connaissance de sa « double-casquette ».



LAURA FOY

VARIA 15

UNE CULTURE ÉLOIGNÉE DES « CODES DE 
L’ÉCOLE » : LE CAS DES « ÉLÈVES GITAN·ES »

L’éloignement « culturel » de la norme scolaire est la seconde 
forme couramment utilisée de racialisation de la  difficulté 
scolaire et cette racialisation trouve son expression privilégiée 
dans les théories implicites mobilisées par les enseignant·es 
pour expliquer la difficulté scolaire des élèves « gitan·es ». 

Un anti-tsiganisme scolaire 

La catégorie « gitans » utilisée par les enseignant·es est très 
élastique et elle renvoie à la fois aux populations rroms52, ori-
ginaires d’Europe de l’Est et d’Europe centrale, aux « Sintés » 
germaniques présent·es en France et en Allemagne et aux 
« Gitans » au sens strict originaires d’Espagne et du Portugal. 
Si « les préjugés anti-Tsiganes relèvent d’un quasi-consensus 
entre les élites et la population, induisant la déshumanisation, 
sinon la dénationalisation d’un groupe social »53, aux préjugés 
répandus dans l’ensemble de la société s’ajoute une construc-
tion raciale scolaire qui vient spécifier et redéfinir les préjugés 
généraux en contexte scolaire. De fait, il s’agit régulièrement 
d’élèves (notamment pour ce qui est des élèves rrom·es) qui, 
en raison de leurs conditions matérielles d’existence, sont dif-
ficilement et tardivement scolarisé·es54. Cela tient en grande 
partie à l’exigence de présentation d’un certificat de domicile 
qui leur est compliquée par les aléas des démantèlements de 
campements, et près de la moitié des enfants rroms vivant en 
bidonville ou en logement précaire n’ont pas accès à l’école, 
principalement en raison de refus opposés par les municipa-
lités. Sur le territoire enquêté, ces élèves sont fréquemment 
accompagné·es par l’association l’École au Présent, dont la 
fondatrice rapporte également une certaine réticence de 
quelques (mais rares) parents à scolariser leurs enfants, se-
lon qu’eux-mêmes n’aient pas fréquenté l’école et n’en per-
çoivent que difficilement l’intérêt, ou qu’ils, après avoir fait 
l’expérience de multiples discriminations, craignent de voir 
leurs enfants victimes des mêmes phénomènes dans l’espace 
scolaire. Alors que les démantèlements des campements et 
les expulsions ont pour conséquence directe des longues 
périodes de déscolarisation, l’entrée souvent tardive et diffi-
cile dans le système éducatif se traduit quant à elle par des 
retards dans les apprentissages par rapport à la classe d’âge. 
Par ailleurs, la précarité extrême dans laquelle vivent ces en-
fants rend le suivi du travail scolaire au domicile difficile. Si 
les difficultés rencontrées par ces élèves — se traduisant en 
difficulté professionnelle des enseignant·es qui doivent gérer 
une différenciation dans les apprentissages parfois extrême 
— sont réelles, elles s’expliquent facilement par leurs condi-
tions matérielles d’existence. La racialisation de la difficulté 
scolaire (au sens large, incluant l’absentéisme des élèves) 
intervient lorsque cette difficulté est imputée à la « culture » 
(réelle ou supposée) des élèves et qu’elle est étendue, a prio-
ri, à d’autres groupes supposés partager des caractéristiques 
culturelles communes (le groupe des « Gitans » entendu de 
manière extensive). 

Sur les vingt et un des enseignant·es ayant abordé la ques-
tion de la scolarité des « élèves gitans »55, seize d’entre eux 
ont exprimé des préjugés négatifs à l’encontre de la « culture 
gitane » qui aurait toute une série de conséquences domma-
geables sur le bon déroulement des apprentissages, comme 
l’indique Alain (T10, CM2, EEPU D)  : « c’est vrai que sou-

vent, dans les, les familles gitanes, comme ça, les gamins, 
la culture scolaire ça leur passe un peu là... ». Les quatre 
autres enseignant·es à l’inverse ont déploré le « racisme » et 
les « conneries, mais, grosses comme le monde » (entretien 
Océane, T1, CE1, EEPU B) visant ces élèves. Ces quatre en-
seignant·es ont des profils singuliers par rapport au groupe 
enquêté  : trois sont des femmes dont deux se définissent 
comme « noires » et une comme « arabe », toutes ayant rap-
porté avoir été victimes de traitements négatifs alors qu’elles 
étaient élèves, tandis que le quatrième est un homme blanc 
ayant fait des études de sciences sociales dont il précise qu’il 
y a appris à « déconstruire [ses] représentations » (entretien 
Paul, T13, CE2/CM1, EEPU N). 

Plusieurs caractéristiques de cette « culture  gitane » font 
consensus auprès des équipes d’enseignant·es. 

Il s’agit d’abord du rapport à l’écrit, qui est massivement jugé 
problématique pour l’ensemble de la population « gitane ». 
Ce rapport à l’écrit peut être culturalisé, les « Gitan·es » 
étant alors décrit·es comme « de culture orale » (extrait de 
journal de terrain, Guillaume, T18, EEPU B, novembre 2018) 
ou psychologisé : il s’agirait, pour les élèves, de faire preuve 
de « loyauté » envers leurs parents en ne les « dépassant 
pas » (extrait de journal de terrain, Sandrine, T9, UPE2A, 
EEPU A, janvier 2018) car les parents eux-mêmes ne seraient 
pas lecteurs (l’explication culturalisante prenant alors le 
relais pour expliquer l’analphabétisme des parents). Pour 
autant, ces élèves sont décrit·es comme « débrouillards », 
« malins », « arsouillous » et même « magouilleurs » ou 
« roublards » (extraits de journal de terrain) ou « vicieux » : 

[Chercheuse] ces préjugés, tu les as sur quels critères ?  
Sur des critères ethniques ou religieux ?

[Enseignante] Ethniques ou religieux... Peut-être ethniques 
ouais. Ouais, ouais, si ça m’est arrivé, si. Si tu parles de...  
Si, si, ça m’est arrivé, après tu te mords la langue mais...  
sur des gamins, des gamins qui sont hyper filous, tu vois. 
Enfin filous, le mot est trop faible, des gamins qui sont 
vicieux clairement, très vicieux je suis capable de me dire 
« ben de toute façon vu son origine ethnique » [...]  
De la part d’une personne d’origine gitane par exemple,  
de me dire de toute façon lui il est vicieux. Enfin vicieux  
je te parle capable de faire des choses dans le dos, etc., 
parce que son origine voilà, je suis pas plus au fait que  
ça de la culture gitane, après pareil il y a une  
lobotomisation de la part de tout ça, mais si, ça peut m’arriver.

(Entretien Lou-Anne, T4, CM2, EEPU M) 

Ce « vice » est régulièrement associé à une prédisposition na-
turelle pour les mathématiques, une conseillère pédagogique 
déclarant ainsi que « culturellement, les maths ça leur pose 
pas de problème, ils ont l’habitude de faire les comptes » (ex-
trait de journal de terrain, EEPU B, février 2020), en faisant 
référence à une économie parallèle (vol, recel) à laquelle par-
ticiperaient les élèves et qui serait le principal moyen de sub-
sistance des familles. Cette représentation enseignante des 
élèves perçu·es comme gitan·es reprend la thématique clas-
sique du Gitan « voleur de poules »56 ancrée dans une « tra-
dition de l’antitsiganisme »57 qui se révèle toujours présente 
dans les mentalités. Ces tropes racialisants ne sont par ail-
leurs pas sans rappeler ceux qui visent les populations raciali-

52   Nous préférerons l’orthographe « rrom » à celle de « rom » car le terme est emprunté au rromani. Il 
prend deux « r » dans cette langue où le « r » simple existe aussi : la différence d’orthographe et de 
prononciation entre le « r » simple et le « r » double affecte le sens du mot. Nous nous conformons en 
cela aux préconisations de « La voix des Rroms », une association rromani anti-raciste très active dans 
la lutte contre les inégalités et les discriminations subies par les Rrom·es en France.

53   Geisser Vincent, « Un “anti-tsiganisme” venu d’en haut : le rôle central des élites politiques dans la 
fabrication du préjugé. Note de synthèse », Migrations Société, vol.109, n°1, 2007, p.108.

54   Gökçen Sinan, No Place in School for Roma Children in France ?, Paris, European Roma Rights Center, 
2014  ; Défenseur des Droits, Pour une protection effective des droits des personnes Roms, Paris, 

Défenseur des Droits, 2021.
55   Aucune question de la grille d’entretien ne ciblait spécifiquement ces élèves, qui ont été évoqués 

principalement suite à des questions relatives à la difficulté scolaire, aux relations avec les familles 
ou aux faits de racisme observés dans les écoles.

56   Groux Francis, « Les Tsiganes dans la bande dessinée », Études Tsiganes, vol.58‑59, n°3‑4, 2016, 
pp.24‑79, en ligne, <doi : 10.3917/tsig.058.0024>.

57   Mile Saimir, Slaouti Omar et Le Cour Grandmaison Olivier, « L’antitsiganisme : une tradition française », 
in Racismes de France, Paris, La Découverte, 2020, pp.187‑198.



16 VARIA 

LA RACIALISATION DE LA DIFFICULTÉ SCOLAIRE

sées comme Arabes58 et ne sont pas propres aux enseignant·es 
enquêté·es, qui ne font que reprendre dans leurs discours des 
catégories d’analyse déjà disponibles. 
La faible fréquentation scolaire de ces élèves est également ré-
gulièrement évoquée. Ainsi, à propos d’une élève dont il vient 
de réaliser l’inscription, Bernard (directeur, EEPU B) me confie 
ainsi qu’« elle s’appelle Marie Rodriguez, elle a un nom, déjà, 
tu sais que l’école ça va être à la carte » (extrait de journal de 
terrain, septembre 2019). Cet a priori est largement généralisé 
chez l’ensemble des enseignant·es et des écoles enquêtées :

C’est vrai, dans la population gitane, quand même,  
il y a plus d’absentéisme, quand même. […] Là non, c’est 
des Gitans qui sont sédentarisés là, moi je me souviens,  
une année j’en ai une elle avait eu 116 demi-journées  
d’absence, et j’ai dit de ce que j’avais compté quoi, parce 
qu’il y en a qui ont dû m’échapper, bon signalement,  
re-signalement, et l’année d’après j’avais eu sa cousine  
et c’était guère mieux. 

(Entretien Alain, T10, CM2, EEPU D)

Cet absentéisme sert de justification à un certain défaitisme 
professionnel, les enseignant·es renonçant à accompagner 
les élèves « gitan·es » en difficulté car cela leur apparaît inu-
tile et peu rentable au vu de leur faible fréquentation sco-
laire. Renée (T5, CE1, EEPU B) répond ainsi en ces termes à 
une demande de conseils sur les dispositifs à mettre en place 
pour accompagner un élève identifié comme « gitan » : « Te 
casse pas trop, il va venir deux jours et après tu le verras plus 
pendant des mois » et explique « c’est malheureux, hein, 
mais tu sais, j’ai bossé dans une école où il n’y avait presque 
que des Gitans, ben heureusement qu’il y avait les autres, 
hein, sinon on n’aurait pas pu faire la classe bien souvent » 
(extrait de journal de terrain, septembre 2020). Dès lors, 
des dispositifs d’accompagnement des élèves vers la scola-
risation tout comme la souffrance à l’école (par exemple en 
raison de faits de harcèlement) ou même la phobie scolaire 
ne sont jamais (ou du moins, n’ont pas été, que ce soit en 
entretien ou lors des observations de terrain) envisagés.

Cet absentéisme serait la conséquence d’une méconnais-
sance du fonctionnement du système éducatif, engendrant 
lui-même une relation conflictuelle avec l’école, relation qui 
est elle aussi culturalisée : 

Pour la culture gitane, donc moi, les difficultés qu’on peut 
avoir parfois c’est heu, c’est que c’est des familles  
où l’école, alors on pourrait croire que l’école a pas  
d’importance mais je pense pas, l’école a une grande  
importance. Seulement, souvent c’est des milieux où  
ils savent pas faire quoi, ils savent pas aider leurs enfants, 
ils savent pas, et donc très vite ils sont dans le conflit avec 
l’école, par contre c’est un peu l’enfant roi un peu le...  
Donc très vite ils sont dans le conflit avec l’école. Donc  
du coup il faut essayer de restaurer une sorte de confiance.

(Entretien Cyril, T28, directeur, EEPU I)

Les représentations des enseignant·es relatives à la « ques-
tion gitane » sont enfin marquées par une approche « pri-
mordialiste » 59 et s’inscrivent dans la continuité d’une tradi-
tion de la « tsiganologie » 60 voyant dans le nomadisme et le 
refus de toute forme de sédentarité physique comme intel-

lectuelle une caractéristique ontologique. Si de nombreuses 
études ont montré que la mobilité des individus perçu·es 
comme « gitan·es » ou « rrom·es » ne relève pas d’une tra-
dition nomade mais de pratiques policières qui les chassent 
des logements qu’ils occupent61, cette prétendue tradition 
étant de surcroît contredite par leur adhésion massive aux 
rares programmes de relogement62, la thématique du no-
madisme reste centrale dans les représentations des ensei-
gnant·es, comme le montre l’extrait d’entretien ci-dessous : 

[Enseignant] Parce que l’école... Parce que c’est quelque 
part les sédentariser intellectuellement, et qu’il y a  
beaucoup de décorum qui ne sert à rien en fait. Dessiner  
un bonhomme c’est un rond pour un ventre, un rond pour 
une tête, et puis plein de bâtons pour jambes quoi. Et puis 
ça suffit, puis tu comprends en fait, qu’est-ce que tu vas 
t’embêter la vie à faire les ongles, les machins gnagnagna, 
enfin pfff, c’est des fioritures tout ça, c’est pas l’essentiel 
de la vie en fait, ton message il passe quand même  
de toute façon, dans la simplicité du truc, quoi. Pourquoi  
s’emmerder la vie avec des règles de grammaire, des trucs 
comme ça, si on pouvait écrire tout phonétiquement  
ça marcherait très bien. Et le message passe quand même.

[Chercheuse] Pourquoi les Gitans particulièrement ?

[Enseignant] Parce que... Oui, je sais pas, ça. Ben parce  
que je pense que c’est le phénomène aussi nomade, enfin  
à la base nomade et qui fait que tu peux pas avoir de suivi 
scolaire, de toute façon, dans l’institution école, le bâtiment.

[Chercheuse] Y compris pour ceux qui sont sédentarisés 
depuis longtemps ?

[Enseignant] Oui. C’est le rapport à l’école qui est..  
Ça perdure. Pourquoi, je ne sais pas. Faudrait faire  
une étude sociologique sur ça, sur le groupe des Gitans 
face à l’institution scolaire. 

(Entretien Guillaume, T18, CP, EEPU B)

La problématique du nomadisme passe ainsi pour une 
grille de lecture pertinente de l’ensemble d’un groupe per-
çu comme homogène et qui pourrait faire l’objet d’une 
« étude sociologique » valable pour tou·tes. Cette centralité 
du nomadisme et de ses effets sur les trajectoires scolaires 
des élèves « gitan·es » reprend un grand thème institution-
nel, qui participe à façonner les représentations des ensei-
gnant·es, et se traduit notamment dans les dispositifs visant 
à la scolarisation des « élèves allophones nouvellement 
arrivés » (EANA) et des « enfants de familles itinérantes et 
de voyageurs » (EFIV), lesquels instaurent une particulari-
sation juridique mettant au centre l’itinérance des familles.

LA SPÉCIFICATION DE L’ANTI-TSIGANISME 
PAR LA STIGMATISATION DES ÉLÈVES RROMS

Les élèves « rrom·es » font régulièrement l’objet d’une spé-
cification au sein des « Gitan·es » dont iels peuvent être 
perçu·es comme un sous-groupe. Si certain·es enseignant·es 
(notamment en UPE2A) se sont documenté·es et ont déve-
loppé une connaissance assez fine de l’hétérogénéité des 
publics identifiés comme « rroms », la majorité tend à les 

58   Brahim Rachida, La race tue deux fois : particularisation et universalisation des groupes ethnique-
ment minorisés dans la France contemporaine, 1970-2003, thèse de doctorat en sociologie (Laurent 
Mucchielli dir.), Aix-Marseille Université, 2017.

59   Lorcerie Françoise, « Le primordialisme français, ses voies, ses fièvres », in Smouts Marie-Claude, 
La situation postcoloniale, Paris, Presses de Sciences Po, 2007, pp.298‑343 ; Poutignat Philippe et 
Streiff-Fenart Jocelyne, Théories de l’ethnicité, Paris, Presses Universitaires de France, 2008, p.95.

60   Belqasmi Mohamed, « La construction d’une “question tsigane” : entre catégorisations et mobilisa-
tions sociales », Migrations Société, vol.152, n°2, 2014, p.55.

61   Clavé-Mercier Alexandra, « Expériences du quotidien et sociabilités de migrants roms en squat à 

l’épreuve du relogement institutionnel », Parcours anthropologiques, n°10, 2015, pp.101‑119 ; Lièvre 
Marion, « “Ceux-là sont peu soignés, peu débrouillards”. Ethnographie des Roms roumains migrants 
à Montpellier. Entre enjeux moraux et appartenance sociale », Migrations Société, vol.152, n°2, 2014, 
pp.103‑118 ; Olivera Martin, Roms en (bidon)villes. Quelle place pour les migrants précaires au-
jourd’hui ?, Paris, Éditions Rue d’Ulm, 2011.

62   Benarrosh-Orsoni Norah, « Bricoler l’hospitalité publique : réflexions autour du relogement des Roms 
roumains à Montreuil », Géocarrefour, vol.86, n°1, 2011, pp.55‑64 ; Legros Olivier et Vitale Tommaso, 
« Les migrants roms dans les villes françaises et italiennes : mobilités, régulations et marginalités », 
Géocarrefour, vol.86, n°1, 2011, pp.3‑14.



LAURA FOY

VARIA 17

unifier dans un ensemble associant origine nationale et pré-
carité. Ainsi, alors que Guillaume (T18, CP, EEPU B) me dé-
signe un élève comme « rrom », je lui demande de façon un 
peu provocante si les « Rroms » sont bien « les pauvres avec 
un accent des pays de l’est ». Il approuve alors d’une façon 
qui me semble suffisamment sérieuse pour que je lui précise 
« je me foutais de toi », ce à quoi il me répond : « peut-être 
mais c’est vrai, les Blancs qui font les poubelles en roulant 
les r, c’est des Rroms, ça marche à tous les coups » (extrait 
de journal de terrain, mars 2019). D’autres indices sont mo-
bilisés par les enseignant·es pour qualifier une personne 
de « rrom »  : la tenue vestimentaire, notamment pour les 
femmes (port d’u.ne jupe longue et cheveux couverts d’un 
foulard coloré), le lieu de vie (dans le 3e  arrondissement, 
certains îlots d’habitations ou certains immeubles sont 
identifiés comme « habités par des Rroms » ou « squats de 
Rroms », et une rue a été rebaptisée par les enseignant·es de 
l’EEPU A « rue des Rroms »63 en raison du taux supposé im-
portant de personnes perçues comme rromes qui y vivent), 
le mode d’habitat (précaire), les difficultés de maîtrise du 
français, associées à la pratique d’une langue « des pays de 
l’Est » et éventuellement la personne ayant servi d’intermé-
diaire à la scolarisation de l’élève (les élèves accompagné·es 
par l’association l’École au Présent64 sont ainsi presque sys-
tématiquement identifié·es comme « rrom·es »).

S’agissant des élèves rrom·es, la lecture dominante des ensei-
gnant·es est marquée par la difficulté des parcours scolaires. 
Iels sont présenté·es à la fois comme très absentéistes, peu 
investi·es dans les apprentissages et présent·es dans les écoles 
uniquement sous la contrainte  : iels ne fréquenteraient les 
établissements scolaires que de manière sporadique « pour 
permettre aux darons de toucher les allocs » (extrait de jour-
nal de terrain, Valérie, T6, CM2, EEPU A, novembre 2017) et 
iels préféreraient « faire la manche à Grand Littoral, au moins 
ça rapporte » (extrait de journal de terrain, Andrée, T25, CM2, 
février 2018). Présent·es de manière ponctuelle en France et 
faisant les « allers-retours » pour « toucher la prime de retour 
au pays » (extrait de journal de terrain, Bernard, directeur, 
EEPU B, octobre 2019), iels ne nourriraient que peu d’am-
bitions scolaires car « pris dans des réseaux et des trafics » 
(extrait de journal de terrain, Louise, T5, CE2, EEPU B, avril 
2021) qui leur permettraient d’être « plus riches que nous, ils 
roulent tous en BM » (extrait de journal de terrain, Nicolas, 
T3, ULIS, EEPU J, mai 2020). Les élèves sont ainsi perçu·es 
comme responsables des difficultés qu’iels rencontrent et 
les enseignant·es renoncent finalement à accompagner ces 
élèves, estimant la démarche inutile. Les conditions maté-
rielles d’existence, bien que connues des enseignant·es, sont 
rarement prises en compte, ou de manière marginale, pour 
expliquer la « difficulté scolaire » et le rapport à l’école des 
« élèves rrom·es »  : si les expulsions entraînantes des désco-
larisations plus ou moins longues des élèves sont parfois évo-
quées, ce sont surtout les « vacances au pays en plein milieu 
de l’année » (Antoinette, T28, directrice, EEPU A, février 2018) 
qui servent à expliquer les absences des élèves. Lorsque la 
question des discriminations subies par ces élèves est men-
tionnée, elle est rapportée à leur pays d’origine où « c’est 
chaud pour eux » (extrait de journal de terrain, Guillaume, 
T18, CP, EEPU B, novembre 2020), « ils ont pas un génocide 
ou un truc comme ça ? » (extrait de journal de terrain, Yann, 
T11, CM2, EEPU B, juin 2020) mais elle n’est presque jamais 
pensée comme actuelle, pouvant être vécue sur le sol français 
(et encore moins dans l’école de la République). 

Les discours des enseignant·es sur les élèves « gitan·es » ou 

« rroms » dessinent finalement les contours d’une inassimi-
labilité scolaire pour ces enfants dont la « culture », les « co-
des » ou les « valeurs » serait trop éloignée de, voire incom-
patible avec la norme scolaire et les attentes de l’institution. 
Dans cette perspective, les « cultures » (majoritaire d’un 
côté, « gitane » ou « rrom » de l’autre) sont hiérarchisées et 
la « culture », elle-même pensée de façon monolithique, se 
voit dotée des deux caractéristiques de la race que sont l’hé-
rédité et l’irréversibilité. La catégorie « culture » telle qu’elle 
est mobilisée ici fonctionne comme une expression euphé-
misée et socialement acceptable de la race et la culturali-
sation devient alors une forme spécifique de racialisation.

Mais encore une fois, et comme pour les autres groupes d’élèves 
dont la difficulté scolaire est racialisée, l’école n’est pas la seule 
institution à traiter les populations perçues (à tort ou à raison) 
comme rroms en se référant à des tropes culturalistes et racia-
lisants : il en va de même pour la justice des mineur·es65 ou des 
services d’urgence de l’hôpital public66 par exemple. 

CONCLUSION

Dans l’espace scolaire se conjuguent ainsi des discours de 
prise en compte de la diversité des publics caractérisés par 
une expression revendiquée — et, dans l’écrasante majorité 
des cas, sincère — de tolérance et d’ouverture au multicul-
turalisme, et des discours mobilisant des marqueurs raciaux 
pour les transformer en marqueurs scolaires, ou plus pré-
cisément en causes de la « difficulté scolaire », laquelle est 
ensuite imputée à l’« origine » ou à la « culture » des élèves. 

Cependant, bien que la racialisation de la difficulté scolaire 
soit généralisée dans les écoles enquêtées et qu’une cer-
taine unité des discours soit repérable, tou·tes n’y ont pas 
pour autant recours. Quatorze enseignant·es du panel en-
quêté ne racialisent que peu, voire pas du tout, la difficulté 
scolaire. Il s’agit d’abord des enseignant·es racisé·es du pa-
nel (quatre enseignant·es sur les six enseignant·es racisé·es 
du panel), d’enseignant·es déclarant avoir fait l’expérience 
de la xénophobie après avoir vécu à l’étranger (deux ensei-
gnant·es) ou d’enseignant·es en couple avec des personnes 
racisées (quatre enseignant·es). Ce sont ensuite des ensei-
gnant·es ayant reçu une formation (universitaire ou mili-
tante) les ayant sensibilisé·es à ces questions (cas de quatre 
enseignant·es). Les effets de cette racialisation ne sont pas 
non plus homogènes : le début de l’année scolaire est plus 
propice à un fort investissement des enseignant·es que la fin 
de l’année, où iels expriment plus volontiers un « mécon-
tentement apathique »67, tandis que selon le moment de la 
carrière, l’investissement professionnel peut être différent 
(les rendez-vous de carrière incitent à un plus fort accom-
pagnement de tout·es les élèves). Enfin, les caractéristiques 
morales que les enseignant·es prêtent aux élèves ou à leur 
famille ont un effet sur la traduction de la racialisation de 
la difficulté scolaire par les enseignant·es dans leurs pra-
tiques professionnelles : lorsque les élèves et leurs familles 
sont perçu·es comme « motivé·es » et « investi·es » ou même 
« sympathiques », ils et elles bénéficient d’une attention et 
d’un investissement plus grands des enseignant·es. 

Quoi qu’il en soit, faire porter aux élèves racisé·es les diffi-
cultés rencontrées par le système éducatif en faisant d’el-
leux l’incarnation de la difficulté scolaire ou en résumant la 
difficulté scolaire à la difficulté des élèves racisé·es permet 
de déplacer les termes du débat : il ne s’agit plus d’une pro-
blématique de l’école mais d’une question d’intégration ou 

63   En référence à la « rue de Rome », située dans les 1er et 6e arrondissement de Marseille, qui prolonge 
en ligne droite la rue d’Aix, les cours Belsunce et Saint-Louis jusqu’à la place Castellane et qui est l’une 
des artères principales du centre de ville.

64   Association accompagnant la scolarité d’enfants vivant dans des conditions d’extrême pauvreté men-
tionnée précédemment (plus d’informations : https://www.lecoleaupresent.fr/presentation/)

65   Vuattoux Arthur, « Les jeunes Roumaines sont des garçons comme les autres », Plein droit, vol.104, 

n°1, mars 2015, pp.27‑30, en ligne, <doi : 10.3917/pld.104.0027>.
66   Dorothée Prud’homme, « La racialisation des patient·e·s “roms” par les médecins urgentistes : Invi-

sibilisation des précarités et révélation des ambitions professionnelles », Actes de la recherche en 
sciences sociales, vol.239, n°4, août 2021, pp.50‑65, en ligne, <doi : 10.3917/arss.239.0050>.

67   Bajoit Guy, « Exit, voice, loyalty... and apathy. Les réactions individuelles au mécontentement », Revue 
française de sociologie, vol.29, n°2, 1988, pp.325‑345.



18 VARIA 

LA RACIALISATION DE LA DIFFICULTÉ SCOLAIRE

de culture. Les logiques racialisantes d’interprétation de la 
difficulté scolaire, plaçant au centre des explications la dis-
tance linguistique ou culturelle (ces deux dimensions étant 
in fine étroitement liées) occultent ainsi en même temps les 
approches systémiques permettant elles aussi d’expliquer 
et analyser les inégalités scolaires. L’utilisation de la culture 
comme facteur explicatif des inégalités scolaires procède 
ainsi d’une double négation : la négation du poids de l’ori-
gine économique corrélée à l’origine migratoire et la néga-
tion du rôle de l’institution comme productrice d’inégalités.
 
In fine, la racialisation de la difficulté scolaire devient fina-
lement une ressource parmi d’autres des enseignant·es pour 
se sortir de la difficulté professionnelle. Cette racialisation 
permet aux enseignant·es confronté·es à la difficulté scolaire, 
qui se traduit pour elleux en difficulté professionnelle, de lui 
trouver une explication externe lui conférant une certaine ir-
réversibilité par son inscription dans ensemble culturel plus 
global et lui aussi pensé comme irréversible. Cette explica-
tion, à la fois simple, disponible — et d’autant plus disponible 
que ces processus ne sont pas propres à l’école mais qu’ils 

saturent la société dans son ensemble et deviennent autant 
de ressources pour expliquer le monde social — permet en 
même temps de préserver l’identité professionnelle là où elle 
est mise à mal par les échecs répétés des enseignant·es à faire 
progresser les élèves. Avec ce discours, les enseignant·es se 
privent certes de tout pouvoir d’agir, mais iels se réhabilitent 
professionnellement dans le même mouvement. Ainsi, bien 
qu’irréductiblement fataliste, cette approche permet aux en-
seignant·es de « tenir professionnellement » en se désolida-
risant complètement des critiques faites au système éducatif 
d’une part, et en évacuant l’hypothèse de leur responsabili-
té professionnelle dans la « difficulté scolaire » d’autre part. 
L’analyse des discours sur la « difficulté scolaire » traduit ain-
si une fonction essentielle de la racialisation de l’ordre sco-
laire : tout en étant routinisée et très souvent inconsciente, 
et bien plus stratégique et contextuelle qu’idéologique, la 
racialisation est ce qui permet, en dernier recours, la survie 
professionnelle des enseignant·es face à des inégalités sco-
laires qui se traduisent à leur niveau par une « difficulté pro-
fessionnelle » qu’iels sont incapables (ou plus capables) de 
prendre en charge.




